

(वेदान्तरक्षामणिच्यामोहविद्रावणात्मकः श्रांकरभाष्यसमालोचनात्मकर्ये)









श्रीनिवासपरश्रक्षणे नमः श्रीमते रामानुजाय नमः

( वेदान्तरश्चामणिच्यामोहविद्रावणात्मकः )

( शांकरमाष्यसमालोचनात्मकश्च )

## वेदान्तमार्तगडः

श्री १००८ श्रीमद् जगद्गुरु श्रीभगवद्रामानुजाचार्य्य सिद्दासनासीन श्रीमञ्जूतपुरिस्थ श्रीशासूरि रामानुजाचार्य्य स्वामिपण्डितसार्वभौमानां श्रीशेंळानन्तपृद्दपवंशाभिजन श्रीतिह-पतिस्थ श्रीकुण्णमद्दाचार्य्यस्वामिपण्डितसार्वभौमानाचान्तेवा-सिना, अयोध्यास्थ जगद्गुरु श्री वाळदेशिकमद्दाचार्य्यपद-ळव्यात्मज्ञानेन नानातन्त्रस्वतन्त्रेण पण्डितसार्वभौम श्रीवेंब्णव-शिरोमणि पं० श्रीअयोध्याप्रसादात्मजेन-गोरक्षपुरमण्डळान्तर्गत

विष्णुपुरमामाभिजनेन अयोध्यास्य श्रीकृष्णभवनाधीशेन पं॰ श्री ग्रुरलीधराचारयेण विरचितः

सच

किलकातास्थ श्रीरामानुज वेदान्त विद्यालयाध्यक्षेः व्याकरणवेदान्ताचार्य्यः पं० रामदुलारे शास्त्रिभिः प्रकाशितो विजयतेतराम्

सम्बत् २००२ ]

[ श्रावण शुक्र द्वितीया

प्रकाशक :---

पं॰ श्री रामदुलारे शास्त्री व्याकरण-वेदान्ताचार्यः प्रन्यपल श्री रामानुज वेदान्त विद्यालय नं॰ ५ वासतक्ष गली.

बळकता ।

Published by :-

Pt. Shree Ramdulare Shastri Vill. Bishnupura, P.o. DHAKHAWA BAEAR. Dist. GORAKHPUR.

Written by :Pandit Muralidharacharya Shastri
Vyakaranacharya, Vedant Tirtha,

. Darshan Keshari, Tarkwachaspati SRI KRISHNA BHAWAN, AYODHYA.

प्रन्थप्रसिस्थानम् —

श्रीरामातुज वेदान्त विद्यालय नं० १, वांसतङ्घा गली, कलकत्ता। श्रीकृष्ण भवन अयोध्या

गुक्-न्यू राजस्थान प्रेस ७३, मुकाराम बाबू स्ट्रीट, कडकत्ता।

## ''श्रीहरिः"

## 'आबेद्नम्'

श्रीमगवद्वादरायणाचार्य्यकृतत्रक्षस्त्रस्य सर्वस्वभूतंभाष्यं श्रीजगद्गुरु भगवद्रामानुजाचार्य्यप्रणीतं श्रीभाष्यमेव । तदेव च बोधायन टक्क द्रमिड भारुचि प्रसृति पूर्वाचार्य्यसिद्धान्तसम्मतम् ।

अस्मिश्र श्रीमाष्यसिद्धान्ते सर्वा अपि श्रुतयस्सर्वाणि च दर्शनानि तत्तत्त्यूज्यस्थानमेव लभन्ते ।

अस्माकं हि सर्व एव दार्शनिकास्समादरणीयाः न केऽपि दुष्याः, यतस्सर्वेपामात्मक्षेमार्येव सन्तिप्रवृत्तयः ।

परन्तु परमतीर्थास्पदमपि श्रीभाष्यं द्पयितुकामेन महा-महोपाध्यायानन्तकृष्णशास्त्रिणा विनिर्मितोऽवाज्यवादपरिपूर्णः श्रीभाष्यसमालोचनात्मकवेदान्तरक्षामणिप्रन्थ एव हठाचित्तमा-कृष्य शांकरभाष्यादिखण्डनपूर्वकं वैदिकमार्गस्थापनाय मां नियोजयति ।

अतः परमवेदिक श्रीभगवद्रामानुजम्रुनि सिद्धान्तसंरक्षण-तत्परेरस्माभिरपि निर्मत्सर श्रद्धालुविद्वल्जनसन्तोपाय तदुत्तर-श्रद्दानात्मको वेदान्तमार्तण्डः प्रकाश्यते ।

अस्य च ग्रन्थस्य प्रकाशने श्रीजगद्गुरु भगवद्भाष्यकारचरण-दत्तचित्तास्तर्व एव सहायक मठाधीशवर्गाः, तथा नारायणदास वांगड़, हजारीमल सोमाणी, महात्मारयुनाथदास प्रभृतयः श्रेष्टिवर्गाश्च घन्यवादाहीः ।

विश्वपतश्च श्रीपुरिस्थ - उत्तरपार्श्व महान्तवय्यांणां श्रीजग-द्युक्रमगवद्रामाञ्जाचार्य्यसिद्धान्तप्रकाशनशीलानामाचार्य्य -य्यांणां श्रीगाविन्दाचार्य्य स्वामिनाधुपकारं वारम्बारमञ्-स्मरामः।

नान्देडऋषिकेशप्रमृतिस्थानाधिपानां जगद्गुरु श्रीतोताद्रि चरणाश्रितानां ऋषिवराणां श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्य्याणां श्रीदामोदराचार्य्यजीयरस्वामिपादानामुत्तराधिकारिवर्ज्याः पण्डित-प्रवर श्रीलक्ष्मणाचार्य्यशास्त्रिणश्चात्र मुहुर्मृहुस्सम्मानार्हाः । येपां पूर्णसहयोगेन दुरत्ययेऽपि काले प्रन्थमिमं प्रकाश्य प्रियसञ्जनपाठकेम्यस्सादरं समर्पयाम इतिशम् ।

> अयोध्यास्यः पं० श्रीमुरलीधराचार्य्यः



श्री भाष्यकार श्री १००८ श्री जगद्गुरु भगवद्रामानुजाचार्य्य स्वामीजी महाराज



## FOREWARD

This work Vedanta Martanda is a scholarly defence of Sribhashya of Sri Ramanujacharyapada by Pt. Muralidhar Acharya Shastri Vyakarana Vedantacharya against the adverse criticisms of the Vedanta Rakshamani by Mahamahopadhyaya Ananta Krishna Shastri. The erudite author is well versed in both the Sankara and Ramanuja Bhyashyas of the Brahma Sutra. He is an adept in the art of textual and philosophic criticisms. He has masterly refuted all the criticisms of the Rakhamani point by point with admirable logic and sastrik proof.

The attacks of the Vedanta Rakshamani are seldom new. The same attacks had been made over and over again previously by more eminent men than the author of Vedanta Rakhamani and replied over and over again. The very few new points of his attack betray that he is opposed to the admitted principles of Sri Sankaracharya himself and his eminent followers in whose defence he has written the book.

"The doctrine of Absolutistic Monism (Advaitavada) was first revealed by Gaudapadacharya. Afterwards it was formally propounded as a system of philosophy by Sri Sankaracharya." The Rakshamani therefore admits that the theory of Advaitavada is of recent origin. Whereas the theory of Visishtadvaitavada, as we will presently see, was propounded in the hoary Puranas whose author is the author of the Brahma Sutras, and in the hoary Panchratra, whose author, as stated in the Mahabharat, is Sri Narayana, the Para Brahma Himself It is so stated in the Bharadvaja Samhita also—पनराज महिद्यां शास्त्र अ्ति-विभावनम् । विशेषणियनत्त्र संगीतमावता स्वम् ॥ So the authoritativeness of the Pancha-

ratrus connot be cavilled or called into question by any one who is a Sanatandharmi.

The word 'श्रुविष्मावनम्' shows that in the Pancharatra, the Srutis or the Vedas have been interpreted by Bhagavan Himself, so it is the best interpretation of the Vedas and the most authoritative Shastra after them, for the Vedas came out from the Bhagavan as His incarnations, whereas the Pancharatna was spoken by Him. Brihaspati says—इतिहास पुराणान्यां चेन् समुप्युद्धेत्। विभेत्यस्थुताह दो नामयं अतिर्पाति ॥ The Vedas should therefore be interpreted through the aid of the Itihasas like Ramayana and Mahabharata and Puranas like Vishnu, Bhagabata, Padma, Garura and Varaha and the like, otherwise there is the likelihood of misinterpretation, which is exactly the case with the Vedanta Rakshamani.

The 'Brihad-Brahma Sanhita' is one of the one hundred and eight Samhitas of the Pancharatna says:—विद्वित्तकृतिहें था विशेषण्यत्या इरो । तिद्विष्टं परं बद्धा भृतिराह महामते ॥ (Pada 4 ch 9. sl. 35)—

There are two kinds of Prakriti, one is Chitor consisting of a mass Jivas (animate beings) the other is Achit, an inanimate thing ( अजीव ) not chit or not Jiva, both are inherent in Hari (Param Brahma) as his attributes. The Sruti says that Param Brahma is qualified with them ( बाह्रीबास्ट ). Again in the same pada chapter nine—स्पृत्यसम्बद्धिण सर्वेदबादित्वे॥ एतिह्र- खेल्णाविस्ट महा बेदान्यसम्बद्धि ॥

. Again in pada four chapter ten it says:— यथा पर्यास राजेन्द्र धूनमस्ति म इत्रयते । तांद्रश्चिद्र पर्या यद्धंकमेशावलोशयते ॥ "निद्धिद्रभमेश्वैक विश्वाप्य ब्रह्म पाधित ॥ कार्यकारणभेदेन त्वस्पनस्थाद्धश्चरप्यते । कारणे सुक्षमरूपेण द्वैतेन परिष्कृतिसम् ॥ रपूलस्पेण कार्येण द्वैतेनासादितं द्वितम् । न भिद्यते पर्य स्मान्तर सहमान्तरियते ॥ ग्राण्यस्तु गुणो यद्धद्रशृणादेन ग्राणो वधा । एवं विश्विष्टान्द्वेतं । द्विकृतिस्युत्वितानुष ॥ "

There is butter within milk, but o' king, it cannot be seen, as milk containing ghee or butter looks only as milk, so, o' King, Brahma containing inherently within Him chits and achit attributes. nf. the ) Brahma only without any attributes. In different circumstances of cause and action. He appears in two different conditions. In the causal state, Brahma with Its attributes of chits and achits, remains in a subtle unmanifested condition (as one Sat), It becomes many animate and in animate objects (of chits and achits) in dwaita condition. In the state of action (chidachidgarbha visishta) Brahma is manifested in gross dwaita form. In the adwaita condition the Paramatma part, and the chida chit body or attribute parts were all in one unmanifested subtle (Sat ) form undistinguishable from each other by name and form. But in the dwaita condition the Paramatma part remains in the same subtle and unmanifested condition, though its chidachit body or attribute parts become manifested in gross forms. In the state of action Brahma the Paramatma and his chidachin mixed body parts are in two different conditions. therefore it is called dwaita avastha. In the adwita condition the chidachin mixed attribute parts dwelt in the Paramatma as one with Him, being inseparable from Him. In the dwaita avastha though the Parmatma remaining in subtle form and Its chidachit body in gross form still the Paramatma does not get separated from the gross body, as the gunas or attributes can never get separated from their possessor, or the guni can never get separated from his attributes or gunas. In this way Visishtadvaita or qualified Monism has been propounded in the Srutis and the Smritis.

In the sixteenth chapter of the Varahapurana's Venkatachai Mahatmya,-The fourfaced Brahma addressing Bhagavan Mahavaraha says,-आसीद्ग्रे संदेकस्तु स च नारास्थः स्पृतः। बीचे सुसमग्रहस्याच विशिष्टं स्वं तु कारणम्॥ "Before the creation of the universe, there was one Sat, known as Narayana, as cause, with an infinite number of Jivas and Prakriti in a subtle condition as attributes (visishta) thereof. You are the same." In the above texts quoted from the Pancharatra and the Varaha Purana the very word 'visishtadvaita' occur, Hundreds of similar proofs can be cited from the vishnu and other Puranas and other Pancharatna samhitas. After these clear proofs from the Pancharatna and other Puranas, it is futile for the Rakshamani to argue like the village school master in the deserted village that the Brahma of the Vedantas or the Brahmasutra is not Visistadvaita or qualified Monism but Absolute Monism, unqualified either with chida-chits or any other guna, Kalyan or otherwise,

It is not' possible in an introduction to set out all the objections raised by the Rakshamuni and the reply given. thereto by the Vedanta Martanda but we will point out some of the main points of attack by way of illustration—

The objects the Rakshamani wants to establish are as follows:-

- 1. Gnana and not Bhakti (upasana, worship) is the sadhana (the means or the cause) of Mukti (Emancipation Absolution, Absolute Freodom, or Salvation).
- 2. Emancipation can be attained only by one's self endeavour, without the aid of Adrishta, or lsvara's (Lord's) Grace. The Lord's Grace connot deliver Absolute Freedom or Mukti.
- 3. Samsara can be destroyed only by gnana and not by the Grace of the Lord obtainable by His worship. The moment the cognition of Brahma is obtained, on that very moment the samsara is destroyed, and Jivanmukti (Absolute Freedom

during the life time) is obtained, and sadhana ends for good. Hence, there is no longer any necessity of lifelong Upasana till the body falls.

- 4. Both the srutis(Vedanta) and the Brahma-Sutra preach that the Absolute (Nirgun) Brahma is the only Reality, sagun-Brahma or Isvara personal god) the jivas and the universe are all unreal or false.
- Karma is not an anga or a step leading to gnana, and a gnani need not perform any karma prescribed by the sastras.

The two mimansas purva (karma) and uttara (Brahma) are not integral parts of one mimansa sastra; and the import of the 'word atha' (thereafter) is after the acquisition of (the sadhana chatustayas) the four equipments and, and not after the study of the karma Mimansa.

Sri Ramanuj in support of his proposition that, moksha is attainable only by the grace of the Paramatma: and only by him, who by his intense and constant bhakti (devotion) to the Lord Parmatma alone and only for His samslesha (association) and for nothing else, becomes His favourite and therefore is graciously favoured with His (darsana) vision has cited the following vaidika mantra— नायमास्मा प्रवचनेन स्थ्योन मेथना न बहुना धुतेन । वगेनेन नुष्युते तेन स्थ्या । स्थिन प्रवचन स्थान । स्थिन प्रवचन स्थान । स्थिन प्रवचन स्थान । स्थान प्रवचन स्थान स

It has been generally intrepreted by eminent scholars of all the schools including Sri Sankara's school as follows—"neither can this Atma (Paramatma-Brahma) प्रसंत्रक्षम् । १२११ be reached or got by mere (without devotion) pravachana, nor by extensive knowledge or learning of the srutis. whom

alone this Atma chooses, by him can He be got or reached, to him this Atma discloses or reveals His own (63) body, form or svarupa."

This exactly is the interpretation of the mantra made not only by Ramanuja and Madhava, but also by Ananda Giri, Brahmananda and others most eminent writers of the Sankara school to which the author of the Rakshamani himself belongs. In order to do away with the grace of Isvara for obtaining the vision of the Brahma paramatma, the author of the Rakshamani contends that the latter half of the mantra does not bear the meaning put on it by Ramanuja; the true interpretation of which should be as follows.

'Whom' this' sadhaka Iiva entreats by that sadhaka can He be revealed or got, to him this Atma (Brahma) shows His svarupa or form. ' For he contends that the word 'esha' in the third pada must refer only to the sadhaka jiva whom we know and not to the unknown Paramatma; and the word bringte (chooses) cannot refer to the choice of a superior person of a devotee, but to the choice of a superior person for his protection by an inferior jiva. The reason shown is laboured and wrong for, the word 'esha' according to the rules of grammer must refer to something that is present in the mind of the speaker, irrespective of the fact whether it is known or unknown. Moreover it is purva paramarsi, so it must refer to the word 'atma' in the first pada of the first half of the mantra which admittedly refers to the Lord (Isvara paramatma). Both in the first pada and the fourth, pada the words esha atma occur and by both of them the speaker admittedly

refers to the paramatma or the Lord, therefore the same atma must have been referred to by the speaker by the word 'esha' in the third pada. The Position taken by the Rakshamani is indefensible on the face of it. In order to earn easy notoriety the Rakshamani has intentionally distorted the meaning of the passage-पमेवीप प्रात्ते तेन सम्बा, for its author in his Tattvadipanam' has written with regards to this passage— इति हैस्स्यागीनले नियागानस्वते ।

This mantra has in effect been interpreted in the Gita by the Lord Himself in the following slokas मया प्रवन्नेन तवार्जु नेदं रूपं परं दिश्तमास्त्रयोगात् । तेजोमयं निस्त्रमनन्तमारां यन्मे स्वदन्येन न इद्र र्वम् ॥ न वेद यज्ञाध्ययने वं दानैनं च क्रियासिने तपोमि रुप्ये । एवं रूप:शक्य आई नृत्कोके इद्ये, स्वदन्येन क्रुक्यवीरः ॥ ( गी॰ ४७१४८)

नाहंबरेंनेतपसा न दानेन न चेज्यया । शक्य पुर्वाम्बपोद्रष्टुं स्ट्यनानित मां गंथा ॥ भक्त्या स्वनन्यया शक्य महमेवन्त्रियोजर्जुन । ज्ञातुं प्रस्टुं च तस्येन प्रवेस्टुं च परन्तप ॥ ( गी॰ ३, ४ )

Thus from the words of Bhagavan Himself, in the Gita, it is clear that nothing but the prasada or the Grace of the Lord can give His vision which leads to Mukti.

The Rakshamani relying upon the following slokas.— उद्धरेदारमनास्मानं नास्मानमन्यसादयेत् । आत्मैनब्दात्मनो बन्धुरारमीन रिपु-. रास्मन: ॥ गी॰ ६ )

तेषां सततवुकानां भजता प्रीतिपूर्वेकम् । द्दामि युद्धिगो तं वेन मानमुग्नान्ति ते ॥ (गी १ १०११०) of the Gita very strongly asserts that, the sadhaka must by his own endeavour attain, without the help of the God's grace, gnana by which alone and not by bhakti, he must attain salvation. The first solaka he says expressly excludes outside help, and the word 'buddhiyoga' in the second means gnana by which alone the sadhakas get My vision which leads to mukti.

The true meaning of the sloka is—Rescue your atma (soul) from the samsara, by your mind (unattached to the wordly objects-which are perceivable by the five organs of perception), and do not allow your soul to be put into wordly troubles or distress by your mind (attached to the worldly objects). One's mind (unattached to the wordly objects) is the only bandhu of his soul and the mind attached to the samsara is the only enemy of the atma or the soul.

Sri Sankara in his Gita Bhashya of this sloka says - as it is said, mind is the only bandhu of soul, there is no other bandhu, who can be of any help for the liberation of the soul from the samsara; a bandhu of the world (such as father, mother, brother, wife or son and the like) being an object of affection or artachment, is really, unfavourable or hostile to moksha. Therefore it is proper to assert that the mind is the only bandhu of soul (in attaining moksha) and the mind is the only enemy of the soul. Any injurious person or an outside enemy, is enemy because of the mind, therefore it is proper to ascertain that mind is the only enemy of the soul'. Thus we see the words 'one's mind is his only bandhu and mind is the only enemy of his soul teach the sadhaka that he cannot rely upon an outside bandhu like father mothor etc. for help for his salvation; for such a bandhu being an object of worldly affection is really a hindrance to his attaining Moksha. So this sloke excludes an outside bandhu only, but does not exclude the internal bandhu of the Soul's Soul the paramatma who. is the natural bandhu-"सुद्धद सर्वे भूतानी ज्ञारना मी ज्ञान्तिमृत्स्त्रीत ( 100 35 ) Know Me as real benifactor of all persons, without expecting any good turn in return. The benifaction alluded to in the word "surhridam" ( natural benifactor ) is help in attaining moksha as well as in giving of darsan leading to the salvation from the samsara which clearly appears from the words "santimrichchhati".

This sloke only teaches us that in order to attain



श्री श्री १००८ श्री अनन्ताचार्य्य स्वामीजी महाराज प्रतिवादि भयङ्करमट काश्वीवरम



salvation it is necessary for a sadhaka to restrain his mind and the five organs of perception. It should be read with this sloka—सानि सर्वाणि संयस्य युक्त आसीत् भरपरः। वजेदि यस्पेन्त्रियाणि संसम्य युक्त आसीत् भरपरः। वजेदि यस्पेन्त्रियाणि संसम्य प्रका प्रतिन्त्रियाणि संसम्य प्रका प्रतिन्त्रियाणि (गो॰ २१६१)-By restraining your (indriyas) five organs of perception, which inimically endeavour forcibly to divert your mind to worldly objects and which are very difficult to conquer by one's own endeavour, fix your mind's attention (matparam) only on Me as your saviour, then by My Grace you will be able to conquer and throughly control your indriyas including the mind. When the organs of perception including the mind are under one's absolute control his pragna becomes pratishthia, that is, he obtains samadhi easily.

This (G. 6. 6) sloka of the Gita, therefore, does not help the author of the Rakshamani in establishing his view.

The true meaning of the other (10, 10) sloke of the Gita cited by the Rakshamani in support of his view is—"To those lovers of Mine, who always disiring My (samyoga) connection or association constantly practice My devotion, do I as a result of their extremely deep devotional thinking, (pritipurvakam) affectiontely give them (buddhiyoga) clear visionlike buddhi by which means they reach or get Me.

It is impossable to think how this (G 10. 10) sloka can help the Rakshamani in coming to the conclusion that Nirguna gnana and not bhakti is the sadhana or cause of Mukti; rather it lends support to the opposite view that upasanakhya gnana or bhakti is the cause of Moksha and not nirguna gnana. "तेषां झानी नित्ययुक्त एक भक्तिविशिष्यते । प्रियोदि आनिजेऽस्ययेमदं स च मम प्रियः ॥" (गी॰ ७१९७)

In this sloke it is expressly stated that, the gnani is he who is "nityayukta and ekabhaktiman" to Me (Isvara), or who constantly desires nothing else than My association

by intense bhakti to Me only. In the Narada Pancharatra. (ratra 1). It has been said that - "ananam tat krishnabhaktidam"-that is gnana, which gives bhakti in Srikrishna. In the gira bhakti has been called the "rajavidya"-राजिया राजगुतां पवित्रमिद्मुचनम् । प्रत्यक्षावनमं धम्यं श्रमुखं कतुंमव्ययम् ॥" (गी० ९।२) -The king of all the vidyas, the best vidya, or the paravidya "Atha para yaya tadaksharamadhigamyate (Mu. 1-1-6)paravidya is that vidya or gnana by which the Akshara Para Brahma bocomes visible to the possessor of the vidya. In the Gita (9.2) sloka the word "pratyakshavagamam" occurs, which carries the same meaning-"by which the object of the worship-Brahma, becomes visible to the devotee's eye. "Paravidya" therefore is the vidya by which Brahma becomes visible and is reached or got. Therefore, Bhakti or the rajavidya is the best of all guanas by which alone Brahma is reached by a devotee". There is no other gnana, like Nirgunagnana, by which Brahma can be seen and Moksha can be obtained. Karma, whether virtuous or sinful, is avidya and binds one to the samsara. When the karmas are destroyed then only Moksha can be attained. The karmas are destroyed when Brahma becomes visible—शिवन्ते ছर्यप्रन्थिश्छियन्ते सर्वसंत्रयाः । क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तिस्मन्दर्छे परावरे ॥ ( मु॰ २।२।८ ) On obtaining the vision of (God) "paravara"- to whom all else are inferior, the mental knots (passions of the mind) are untied, that is destroyed, omniscience being gained, all doubts (regarding chit achit and Isvaratattvas) are removed, and all the amassed karmas (virtuous or sinful) of past lives (except the prarabdha) of the devotee are destroyed". The word "drishte" (Mu 2. 2. 8) means-at the time of the ripening of the deep (dhyana or nididhyasana) meditation when the vision like consciousness (buddhi), regarding the nature, form or body, attributes and bibhutis of the object of devotion which the devotee feels in his mind's eye. ..

The word pratyaksha'bagamam means 'pratyakshavadabagamanam." that is (G. 9. 2) which means vision-like (budhi) consciousness of the objects of devotion. This vision like consciousness of the Isvara's (svarupa) nature, (rupa) form, (guna) attributes and (bibhuti) the superhuman powers, which the devotee feels in his mind's eye at the time of his performing dhyana or other acts of devotion, he gets by the Grace of God (very much pleased by his devotional practices) as affectionate gift. This He (Isvara) expressly says in the sloka--तेवां सततयुकानां भजता प्रोति पूर्वकम् । ददामि युद्धियोगं तं येन मामप्यान्तिसे ( गी॰ १०१० )—Because they are always in this way practising acts of devotion (yuktanam) desiring incessant connection with Me I, (pritipurvakam) being pleased with their intense devotion to me affectionately do give them that (buddhi yogam) visionlike conciousness of Myself (that is regarding my nature form attributes and superhuman powers) by which (yogam) means they reach or get near Me, It will not be out of place to point out here that, in the Rajvidya sloka (g. 9. 2) quoted above the upasanakhya dharma, it has been said by the Lord as "avyayam" meaning that does not cease even after attaining mukti but continues in the "tripadbibhuti" or the Brahmapura, the immortal home the Divyadhama of the Lord or paravyoman which is situated beyond the nale of this universe. नियादस्यामृतं दिवि "वाज" सं ३१-३)-

Brahma Purusha Narayana's tripadbibluti is situated in immortal Divyadesa. Divya because beyond the pale of prakriti and lustrous. यः सर्वशः सर्वाचः यस्वेप महिमा श्रुवि । हिन्ने मह्मुदे स्रोप व्योग्न्यास्मा प्रतिष्ठितः । (सु॰ २।२।३)। सर्व सम्बस्तु पारे । Therefore even after attaining Moksha in the divya Parabrahma's own immortal diyadhama the distinction between the Isvara and the jivas, as upasay and upasaka continues. It is further to be noted that the brahmapura the abode of Brahm

parmatma is immottal (amritam) made of Pure (unmixed with the rajastamo gunas) satyagunatmaka achit, because it is divya or luminous or lustrous, Satyaguna being luminons and illuminator-prakasaka (G,14.6). Therefore there are three immortal real entities chit, achit and Isvara, of these three tattvas Isvara the last one is Parabrahma Himself, because Isvara is omniscient and His dwelling place is called the Brahmapura which is beyond the limit of prakriti maya, avidya or tamah. पुरुष: स पर: पार्थ अवस्यासभ्यस्त-नन्यया । यस्यान्तः स्थानिभृतानि येन सर्वसिदं ततम् ॥ (गी॰ ७१२२।) Partha, the paramapurusha Brahma within whom (that is whose body) the created objects of the world live, and who is pervading all these animate or inanimate things of the universe, by his omnipresence, can be reached or got by bhakti applied to Him only and to no one else. नगेशकः प्रणस्वति गी॰ ९१५९)—my bhakta becomes immottal by obtaining moksha. साहि पार्थ व्यवाधित्य "वान्ति परां गतिं (९१५२) -by taking refuge is Me they attain moksha, सन्मना भव सद्धको मवाजी मां नमस्कद । मामेवैप्यसि युक्तवैवमात्मानं मत्तरायणम् (गी० ९।५४ Be My bhakta and then with extreme love fixing your minds's attention to Me with uninterrupted continuity always practise My worship, and after worship bow to Me in obeisence, in this way by preparing your mind, if you make Me your only refuge, then certainly you shall get Me and thereby attain salvation, सक्त्या मामिश्रानाति यावान गइचास्म तस्वतः ततोमां तस्वतो भ्रात्वा विशते तदनन्तरम्॥ (गी॰ १८।६६)— By parabhakti my brahmabhuta bhakta can know " (vaschismi) what I am by nature and characteristics, and (vavan) how great I am with my good virtues, infinite attributes and superhuman powers after thus acquiring My knowledge fully and clearly by the parabhakti the bhakta succeeds in completely getting Me. अकरवा त्वान्यवा द्मायम अहमेयनियो गूर्व । सातु द्रव्युं च तत्त्रेन प्रवेष्टुं च परन्तप ॥ (गी॰ १९।६४)

By devotion constantly to Me alone, and not for any other purpose than solely for My love, I as Visvarupa-Visishta can be rightly or truly known (from the sastras), then rightly or truly seen, and then rightly or truly got. मनमना भव मद्भाक्तो मयाजीमानमस्कुद । मामेवैप्पसि सत्यंते प्रतिजाने प्रियोऽसि मे ॥ ( गी॰ १५१६४ ) Be My bhakta, lovingly fix your mind's attention towards Me with uninterrupted continuity, with bhakti practise My worship and then with bhakti bow to Me in obeisance. If you do so I promise, as you are dear to Me, you will get Me "The above saying of the upanishads clearly establish that bhakti is the cause of the God vision and moksha, सनंकर्माष्यपि कुर्वाको महस्यपाश्रयः। मत्यसादादवा-प्नोति शास्त्रतं पदमस्ययम् ॥ ( गी॰ १८१६ ) Sri sankara interprets this sloka in this way-"a persion, whose I Vasudeva Isvara is the only refuge is madvyapasraya, such a person by doing even a prohibited act and not merely a nitya naimittika and kamya act gets the immutable and imperishable ever lasting vaishnava pada through My Grace. " तमेव शर्व गरह सर्वे भावेन भारत । मरप्रसादात् परां वान्तिं स्थानं प्राप्त्यसि ग्रास्वत ॥ (गी० 19188 ) Take His shelter in every way, namely as a guru (precepter), as a (sadhana) means, and as the my the object to be obtained, then by His Grace you will be able to get absolute peace or bliss and obtain moksha, "-सर्वधर्मान परित्याज्य सामेकं शरण मत्र । अहंत्या सर्व पापेभ्यो मोक्षयिष्यामि बाञ्चनः ॥ ( गो॰ १७१६ ) Perform gladly and with great devotion to Me any of the dharmas like karma-inana yogas and bhakti-yoga to which you are competent, as My agent that, is relinquishing its principalship, ownership and the fruit, and by way of My worship, and not as a means to get My direct vision and thereby to the attainment of salvation. By ceasing to consider these dharmas together with their accessories and concomittants as cause of getting My vision and thereby your attainment of salvation, entirey

rely on Me only, considering myself as the cause of giving you My direct vision and thereby sour falvation. If you do so, I shall purge or absolve you from all sins (that is punyapapatmaka karmas which are standing in your way of getting My vision and thereby your moksha. Therfore you need not be sorry, considering that it will be impossible for for you to attain mukti either by karma yoga, Gnan yoga, or bhaktiyoga during this life times of yours, or by anyother means such as your own endeavour." The above three sayings (G.18, 56, 62,66) of Bhagaban smashes the ipse dixit of M: Anananta Krishna, in his Vedanta Rakshamani, that the Lord's Grace cannot deliver Absolute Mukti to His devotee who has taken refuge in Him. "धर्मार्थकामैः मिक्तिस्तस्य करे स्थिता । समस्त-जगती मूळे यस्य भक्ति स्थिरा हरे: ॥ दैवीखेपा गुणमुग्री हरेर्मासः हुरस्यया । तमेव ये प्रपद्यन्ते माधामेतां तरन्ति ते ( गारहे पूर्व खण्डे १६१।३०, ३१ )-

These slokas expressly assert that without any edeavour of a person for his salvation he may attain moksha by Hari-bhakti only. Hari's Maya is the cause of a jiva's sansara. She can not be conquered or gotover by his own endeavour or by any help received from any other person, be He a Brahma (Chaturmukha) or Siva (The Parbatipati). They only can get over the sea of Maya who becomes prapanna or takes shelter of Hari and no one else, or by any other means. Prapanna or Bhakta becomes very dear to Hari and therefore by His Grace the Bhakta or prapanna succeeds to cross over the Sea of Maya.

On the basis of the Uddharedatmanamanam. (6.5) Sloka of the Gita, the Rakshamani says that one's salvation must be attained without the aid of adrishta or the God's Grace. How is it possible when a jiva is absolutely under the control of Iswara ? हैस्सर: सबैभूतानां हुई होऽजूँ न निष्ठति । भ्रामयन्धर्य-भूतानि बन्नास्दानि मावया ॥ (गी॰ १८१६१) स्वस्य चाई बृदि सन्निविधो मनः

स्मृति ज्ञानसेपोहनं च (गी० १५॥४)॥ य आस्मानमन्तरो यमवति (गृ० माध्य ५।७१२)॥ 'अन्तःप्रविष्टः घास्ता जनानी सर्वात्मा।' (तै, आरष्पकः ५।१९। १०), परासु-तच्छुतेः (अ०सु- २।३।४०)॥

These proofs contradict the Rakshamani'sa ssumption. As all the mental and physical activities on the contrary depends on the will of Iswara the Almighty. Therefore a jiva cannot liberate himself by his own endeavour against the wish of god, or do anything as an independent karta. Jiva's kartitva as a created being is not natural but arises by order or approval of Iswara. एप छोब साधु कर्म कारवित विभेषों कोदेश्य उन्नीनीयते, एप छाबासाधु कर्म कारवित सं वसधीनिनीयते (की0316) "परास्तव्छ ते."

Therefore it follows that no one by his own endeavour can liberate himself. Whom Iswara wants to liberate from the sansar him He causes to make efforts in that direction In His Bhasya of Parattu tachhruthe Sri Sankara Himself has written 'तह्तुप्रहृक्षेत्र विद्यानेन मोशलिदि संविद्याहित"—Moksha. can be attained only by the Vignana, granted by the grace of the Paramatma, and in no other way. This is sufficient refutation of the Rakshamani's ipse dixit.

In this sutra "पराभिष्यानातु तिरोहितं ततो बन्धनिपर्ययौ " (कः स॰ By the will of the Lord liva's satva samkalpatadi gunayukta natural form remains veiled by Maya and by His desire jiva's confinement in samsara or material body and Moksha or liberation takes place. Sri Sankara too His Bhashva of this sutra writes" that It ! s only from Iswara's sankalpa jiva gets bandha bondage or confinement to the sansara) and Moksha (liberation from Sansara). God is all powerful and has infniite power and iiva is little powerful and has limited power. His Maya Sakti or prakriti by which a jiva is bound down to the sansara is unconquerable. Then how can a five by his own The Rakshamani holds that both the srutis and the Sariraka Mimansa teach us that the Absolute Nirgun Brahma is the only Reality, and all else, for example Saguna Brahma (Personal God or Iswara), the jivas and the universe are all false or unreal. The scheme arrangement and also the language of the Brahmasutra do not lend any

support to the Vedanta Rakshmani's theory.

The scheme arrangement and the language of the Brahma Sutra as found in the Bodhayana Vritti have been preserved intact in the Sri Bhashya. Sri Ramanuja says "तन्त्रतानुसारेण स्वास्त्रार्था व्यास्त्रार्थाः"—Therfore Sri Ramanuja has only made interpretation and commentaries on the Sutrakshara as he found them in the Bodhayana Vritti, and in accordance therewith. But Sri Sankaracharya has made his commentaries on the sutras with the express purpose of proving that the Brahmaikya (Brahma is the only Reality and all else are unreal or false) is The teaching of the Vedantas as well as of the Brahma-sutras. He had therefore been compelled to make some manipulations and to put on the Srutis and the Smritis the meanings not intended by them.

The first chapter of the Brahma sutra is known as "Samanvaya" Adhaya"—or the synthesis of the Vedantas. The second sutra of the first pada or section thereof is" Janmadya Syayatah". It is based on the follwing Sruti,—अलो वा ब्लानि अलान्ते, येन जालानि जीवन्ति बरम्यन्यमिसंविद्यान्ति ॥ (तै- आ)। अलु )—That is "Brahma by and from which these bhutas (or the universe, consisting of the Jivas in manifest Deva Manushya Tiryak and Sthavara bodies) is created, preserved during its ordained lifetime, and to which at the end of its lifetime the said universe returns for rest, temporarily in pralaya, and perpetually in Moksha. Or in other words the cause of the manifestattion preservation and unmanifestation of the universe and Moksha of the





भी १००८ भी उत्तर अहोविस मार्सारया मठाघीश भी वासमुकुन्दाचार्य्ये स्वामीजी महाराज सीडवाणा

baddha jivas, is Brahma, desire him to know for upasana. This very definition shows that Brahma is not Nirguna and Nirvishesha, for He is repository of infinite qualifications like omniscience, omnipotence omnipresence satayasamkalpata and other gunas necessary for the creation, preservation and destruction of the universe and for the liberation of the samsaribaddha or prakrita jivas or chits from the bondage of the teigunatmika achit prakriti (also known as Mayasor avidya).

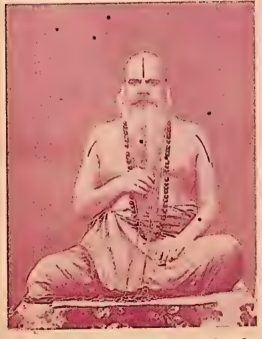
Over and above those infinite qualifications Hari or Brahma poscesses two prakritis as his inherent attributes चिद्दिन्दप्रकृतिहाँ था निशेषणतथा हरी। तिहि विष्टंपरं प्रहाश्विताह महानते ॥ (धृ० प्र० सं० ४१९१३७)। "चिद्दिन्दिर्धन्दवाच्यो यो निशेषणतथा स्थितः॥ सर्वावस्थाश्रयस्तिमिनशेष्ये परमारमिन। विशेषः सर्वकालेषु न निवर्तेत किंदिनित्। भारकः प्रेरको सर्वा सर्वस्वारस्यप्रकाशकः। सदानन्तगुणाधासुः श्रीभर्ता मोशकृतस्वयम् ॥ अन्यव्यवस्तंक्रानेक निशेषणविशेषवान्। विभाति सम्बन्धनेको निर्विशेषो न स्थिषा ॥ "(यू० प्र०, सं० ४८०६-१-६४)

The chit prakriti and the achit prakriti though differed from the parmatma by their own gunas, but as His viseshana or attributes are not different from Him, being His inseparable parts as sarir—चित्रवित्यरमारमाभी विभिन्ना स्रक्षणे स्वकैः। धिभन्नान्रवार्तुं स विद्योगणतया हरी ॥ ( यु॰ घ़॰ सं० ४।१०।४२ ) In the Gita (ch. 7, 4-7) also Bhagwan Himself says-I have two prakrit is one is apara (being achetana), which is divided into eight mainparts, excluding herself, namely bhumi, apah, anala, vayu, kham, manas, ahamkara and buddhi (being eight main classes constituents of all material bodies) to which she is transformed; the other is para (or chetana) prakriti, consisting of infinite number of jivas, by which (when joined to or combined with the apara prakriti) the material bodies of this universe are preserved in their manifested state. Because these two prakritis are parts of Myself as My, sarira and as they are the material cause from which, and as my satyasamkalpa of "aham bahusyam" is the instrumental cause by which the Bhutas of the universe are created I am the only cause (both material and instrumental) of the creation of the bhutas of this universe-prabhavas and at the time making pralaya of the universe I by disjoining the two prakritis and by retracting my aforesaid samkalpa make the samkalpa of punarekoham syam and cause the constituents of the material bodies in the universe in the reverse order of their 'evolution, that is by karyakarana paramparya to merge Into My apara prakriti, and cause the baddha jivas of the universe also to enter in to her womb and then cause My madatmika aparapraktiti as such to become ekibhuta with Me. Thereby I am both the instrumental and material cause of creation and destruction (Pralaya) of the universe. As I am the sariri and hence Lord of the two prakritis which are the cause of all the bhutas of the universe: and as I am the only possessor of inana sakti bala aisvarya tejas and Virya and other kalyana gunas in infinite quantity, so no one is more sreshtha than Myself, that is I am the most pre-eminent of all. "

Thus we see that Brahma is not nirguna and nirvisesha but He is Saguna and Savisesha, Therefore parabrahma is always chidachit prakriti dvaya visishta. So He is not the only Reality, Paraprakriti consisting of infinite number of jivas and aparaprakriti are also two other realities. Because they also exist in the mahapralayavastha before the

creation of the universe.

सर्वभुतानि कीन्तेय प्रकृतिं यान्ति मामिकाम्। कल्यक्षये पुनस्तानि कल्यादौ निम्जाम्यहम् ॥ प्रकृतिं स्तानस्यस्य निम्जामि पुनः पुनः । सूत्रप्राममिमं क्रस्तमस्य प्रकृतेर्वज्ञात् ॥ (गो० ९१७,८) At the end of each period fixed for the duration of the manifested universe; all the bhutas come back to My madatmika apara prakriti for taking rest therein and again at the end of each period fixed for the duration of mahapralayavastha, I manifest those very bhutasiin various



श्री १००८ श्री उत्तरनोतात्रि नागोरिया मठापोश श्रीजानकी-रमणचरणचश्चरीक श्री यालसुकुन्दाचार्य्य स्वामीजी महाराज, हीडवाना।



deva manushya tiryak and sthavara bodies, which they deserve according to their karma phalas in the past kalpa-At the beginning of each manifestation, I divide My madatmika aparaprakriti into eight main classes of constituents of material bodies, and then with them I again and again manifest the very same bhutas (who come to take rest within My madatmika aparaprakriti or in other words in Me at each mahapralaya) in various deva, manushya tiryak and sthavara bodies, which they helplessly deserve, according to their own prakriti (nature ot character acquired by them as a result of their karmaphala in the past kalpa) " These words of Bhagvan prove beyond a shadow of doubt that during the mahapralaya not only the paramatma Narayana but the para and the apara prakritis and also kala (time) exist, It follows therefore that the paramatma Brahma is not the only Reality, as the advaitis say, but elso kala (time) as well as the para and the aparapraktitis are three other as good realities as Brahma. The words "pra kritim svam"(gi. 9.8) show that the kala the prakritis (para and apara) all are inherent in Brahma, as His inseparable attributes that is as His sarir or rupa, so part of His self.

The following words of Vishnu Purana also clearly show that kala. Purusha (mass of to be manifested jivas or the samsari baddha jivas) and the byaktavyakta prakritis are Hari parmatmas rupas or bodies and therefore His attributes-"Parabrahma Vishnu has (in the prakriti pada or visvapada) four kinds of rupas (bodies), first the purusha (a mass of baddha or samsari jivas), vyakta and avyakta (manifest and unmenifest condition of prakriti) and kala. The pure rupa of Vishnu, the parampad which is better and beyond the part where purusha vyakta and kala dwell is always seen by the Suris. Pradhana (avyakta or prakriti) purusha, vyakta (prakriti's manifest transformation-mahat or buddhi, ahamkara mind ten indriyas, five tanmatras and five mahabhutas or elments, these twentythree tattvas)

and kala these are the cause of evolution, preservation, devolution, manifestation and sadbhaba of the universe (V.p.2.15-17), My avyakta sarira or body (that which does not become the object of any of the five organs of sense namaly ear, touch, eye, tongue, and nose) itself is the pradhana or the chief material cause of the universe and is also called by the best of Rishis as sukahma (subtle) prakriti. It is originless, in the state of cause satsvarupa and in the state of action asatsvarupa (when it is constantly undergoing transformation), imperishable, without abode or support other than Vishnu, decrepitudeless, immoveable, not an object of sensation of the ear, touch, eye, tongue, and nose, without any body and limbs. This pradhana is the material cause from which the universe evolves and to which it devolutes, all the bhutas of the universe were pervaded by it before the manifestation. (V.P.1.2.19.20 "During the mahapralayavastha neither day nor night, neither sky nor earth, neither darkness nor light, neither the organs of action nor the organs of sense nor mind ahamkar nor buddhi was in existence or was know able. But even then pradhana, purusha and Brahma were existing, whole one as satsvarupa (because Brahma is always sat jiva is always sat and Prakriti in the state of cause issatsvarupa, In mahapralayavastha both prusha and Praparmatma's attributes and Satsvarupa, kriti being nothing to distingush them name and rupa from Satsvarupa Brahma). Pradhana and Purusa are two different tattvas from the Prmatma's svarupa- tattva. There is another kind of rupa or body of the Pramatma by which the other two rupas are joined together at the time of evolution and disjoined from each other at the time of devolition of the universe, is called kala. As at the every past Mahapralaya the manifest universe, goes back to the Prakriti and becoming very subtle remains in an unmanifested condition within it, there-



श्री श्री १००८ श्री महान्त गदाधर रामानुजदास स्वामीजी महाराज इमारमठ, पुरी



fore the Mahapralaya is called Prakrita Pratisanchara Bhagavan kalahas neither origin nor end, therfore, the evolution preservation and devolution of the universe, is going on in consecutive order in perpetuity without break, When the Prakriti's svarupatmaka three gunas become similar to each other in force, that is, when the Prakriti returns to its state of inaction, or in other words at the time of mahapralaya, and the Purusha ramains within her womb disjoined from her, even then kalasvarupa-rupa of Bhagavan exists. (V.p. 1.2.2.3-27).

We learn from the above slokes of the Vishnu Puranam (1.2.23-27 that Brahma is, always Purusha (a mass of triguna-less jivas), Pradhana (trigunatmika Prakriti. Maya, Avidya, Avyakta or Tamah) and also kala (time) visishta. Because these rupas inhere in Brahma even during the Mahapralya (when the vyakta body merges into its source the avyakta) they are parmanent and as good real as Brahma Himself is a Reality. We learn that the same (G.9.7-8) universe is manifested preserved and then unmanifested again and again in appointed time in consecutive order in perpetuity, by Param Brahma with the help of His kalarupa, therefore it is also real in pravaha-kara. In the manifested cosmos the vyakta and the purusha bodies of Brahma are joined together, and in the unmanifested universe or in the mahapralaya the yyakta and the purusha bodies are disjoined, but the purusha body remains within the womb of the avyakta body in which the wakta body marges again. The vyaktas are transformed offsprings of the avyakta from which they emerge at the time of the creation. They are twenty three in number, namely buddhi, ahamkara, mind, five gnanendriyas, five karmendriyas, five tanmatras and five mahabhutas The avyakta and its offsprings the vyaktas and their sanghata, which is the abode of the purusha (chetanadhriti) G.13.6. in the manifested univarse, haveall been termed kshetras in the Gita (13.5.6), and the purusha is termed kshetragna (G.13.1). Therefore we find that, the rakshamani's statement, which is the theory of the advaitavadis, that Brahma (the Absolute or the Nirguna) is the only Reality, all else are all false or (meaning that the jivas, Isvara and the Parkriti are all false) is unsupported by the sastras.

We see in the sastras that Bhagavan Sree krishna Himself is Iswara (G.15.17) of all the bhutas, He is the maheshyara of all the fourteen bhubana visishta prakrita or visva lokas, where all the four kinds of (deva-tiryang-manushyasthavar bodied jivas) bhutas dwell, and of all the imperishable dyulokas where the immortal aprakrita jivas dwell, who have no connection with the samsara or prakrita Lokas called also tamah Loka (G.5 29:15,17). He is the paramatma (G,15.17) and purushottama (G,15,18), He is the Paramabrahama, Param (Dhama) jyotih, Creator of the chaturmukha and the Panchamukha and other devas, He is birthless, the All pervading (bibhum), divya (aprakrita and ivotirmava) and the everlasting (sasvata) Purusha (G.9.10) He is called Vishnu Naravan and Hari (V.P.1.2.) Vasudeva (V.P.1,2.2;6.5.80), and He is parama Akshara or Aksharatma (V.P.6.5.65.69, and He is Bhagavan (V.P.6.5. 69), and it is said by the Suritis that He is the object of Dhyana or Upashana of all persons (Mumukshu) desirous of salvation from the samsara (V.P.5.68)

The paramatma is called Brahma because of His brihatta (unlimited largeness in space as well as time and
vasta) and because of His brimhanatta (the capacity of
becoming many as "ahamvahusyam") who as Iswara
controls at pleasure the entire cosmos and the individual
jivas in their sthiti and pravitti; and who as Bhagavan is
the mine, so to say, of their nfinite kalyana gunas such as
gnana, sakti. bala, animadi ashtaisvaryas, tejah, viryadi
but without prakrita satvadi trigunas and other evil prakrita gunas—"Sattvadayo na santise yatra cha prakrita

gunah" "vina heyadibhirgunaih" (V.P.6.39) The Paramatma Param Brahma dwells within the four inds of devadi prakrita-bodied iivatmas or the bhutas, and in Him the four kinds of the bhutas of the entire beads on a thread. He therefore ns called Vasundeva. How can He be nirguna and nirvisesha-श्रीमन्नाराक्ष्णः स्वामी जवतां प्रभुरोञ्जरः । माता पिता सुतो यन्त्रः निवासः दारण गतिः ॥ कस्यागगुणवाच श्रीदाः सर्व कर्मफलप्रदः ( योऽसौ निर्माण ज्ञास्तेषु जगदोश्वरः ॥ प्रकृते हेंबर्वयुक्ते गुं फीहीनत्व मुच्यते । यत्र मिध्या प्रपेनत्वं बाक्ये वैदान्त गोचरैः ॥ दश्यमानभिदं सर्वमनित्यमिति चोच्यते । अद्योग प्राकृते स्यमण्डस्पैन विनाशनेम् ॥ प्राकृतानीहि स्पाणामस्यनित्वं तथोच्यते । (प० प्र॰ उ॰ सु । २२ । १९- ४३) . Thus Brahma is said to be nirguna in the sastras only in the sense that, He is prakrita satvadi trignaless, and that no evil gunas find any home in Him. Jagat prapancha is also said to be false in the vedantas only in the sense that, it is anitya. Therefore the advaita theory that Brahma is Nirguna or Absolute, and jagat is false is founded on the misinterpretation of the sastras.

Sree Krishna says,—"During the Anadipast, there never was any such occasion, when I Param Brahma paramesvara did not exist, as such, and you and these kings, the jivas, did not exist as jivas, and after the present time (when we are all existing) there shall not arise in the ananta (unlimited future any such occasion when we, meaning I as parmesvara and you all, as the jivas, shall

not exist as paramesvara and the jivas" (G.2.12). These words of bhagavan prove beyond a shadow of doubt the realites of parambrahma and the jivas, and the plurality of the jivas. Therefore jivas are ananta and they neither cease to exist, as jivas, in the past mahapralayas, nor they shall cease to exist, as jivas, in future even in the mahapralaya, or even when they in future shall attain the absolute Moksha. This separatedness of the jivas from

paramabrahma in their absolute mukti from the clutches of mayika agnana, when they have no connection with any kind of mayika upadhi, completely smashes the avaidika theory of mayavada.

According to this theory,-before the creation of the cosmos gnanamatra-svarupa Advaita Brahma (The Absolute or the :Nirguna) and no other thing existed. But even then there was (anivachaniya)unspeakable something called Maya (Nescience), which is neither sat, nor asat nor sadasat, Gnanamatra Brahma being upahita in mayika buddhi shrouded by mayika avidaya, mistakenly thinks that He is a jiva and is under the control of, or subject to a mythical Isvara or saguna Brahma, who derives infinite gunas like gnana, sakti, bala, aisvarya, tejah and virya from-the maya. This saguna Brahma is the object of saguna vidya (Bhakti, Rupopasana) worship, The Param or the Nirguna Brahma is not the object of worship. but of intuitve realisation by neti neri vichara or the n irguna vidya. By the worship of Isvara, the saguna Brahma who is not the ultimate Reality, Isvara sayujya is obtained which is not the highest or final Mukti. By the nirguna vidya nirguna gnanamatra brahma-sarupata is obtained and both the mythical jiva and Isvara vanish-This is the highest and ultimate Mukti. This theory is avaisdika,

According to the sastras Maya is Prakriti (Svet.4.10), Pradhana, abyakta etc. are her other names. She is not anirvachanaya but is sanatani and is always trigunatmika, the material rupa (body) of Parama Brahma (V.P.1.2.15) and is sadasadatmira the material cause of srishti sthiti and laya of the cosmos (P.P.U.Kh.223.52-53.). In the state of cause (karana) she is sat-aarupini (holding all the jivas of the past kalpa within her womb) and in the state karya, as a mother of the vyaktas or the mahadadi bhumyanta vikaras, she is asat-sarupini, because always changeable (Br.Br.S.4.6.35). This achetana avyakta Maya.

which is known as apara prakriti (G.7.4-5) together with her offsprings the mhadadi bnumanta Vyaktas are the trigunatmaka material by which Parama Brahma makes the material hodies, kshettras (G.13.1) of the para peakrici (G.7.5.) a mass of the baddha jivas called kshetragnas (G.13.1) at the time of the creation of the cosmos. Every sattva or bhuta in the universe has been made by the Almighty by the samyoga of kshetra and kshetragna (G.13.26). Therefore the universe is full of chidachidatmaka or kshetra-kshetragnatmaka) bhutas. All these bhutas remain under the control of and situate in only one part of the all-pervading unlimited expansion of Param Brahma (vai.S.Madhya, 31.3: G.10.+2), Prakriti or Maya or tamahtherefore is situate in visva-bhutapada (Vaj.31.3) or part only of param Brahma. She is a body of the Parama Brahma (brihadaranyka.5.7.13) aş (baddha and mukta) jivatma are bodies (brihadaranyaka.5,7.22). Therefore this Maya is not anirvachaniva as the the Mayayadi advaitis sav.

The jivas (both baddha and mukta) are very distinct from all achits. They are ajaras i.e. svayam prakasha, nitya (G.12.20) neither objects of gnanendriyas nor of antar-indriyas, anndaarupas. ganadharas (Br.2.3.26-29), anus (Br.S.2-3:20-23) both minute in size and subtfe, niravayavas, nirvikaras, and being bodies of Isvara of antaryami Paramatma (Brihadaranya.5.7-22) are His dharya, niyamya and:sesha.

Isvara is ananta (infinite) gnan-nandika-svarupa, heyapratibhata, possessor of anana gnana-sakti-balaisvaryatejoviryadi good virtues, the creator, the preserver and the destroyer of the universe or in other words He is no other than Param Brahma Himself, the upasya of the arta, jignasu, artharthi and gnani jivas, the All pervading Atma pervading both inside and out side of everything else in both the divya and visva bibhuties by gnana. He resides specially in His dhama in the divya tripad bibhuti is Sreebhumi-Nilla-Nayaka and holder of divya mangala vigraha, and the Giver of chaturvargas. Both the tripad and the one pad bibhutis are His niyamy-adharya and sesha. This is the description to be found in the stutis pancharatras and smritis.

There is thus no warrant either in the srutis pancharatras Smritis or the Brahma Sutra for any classification as ultimate Reality and intermediate Reality or non-reality, or for any classification of vidyaor Mukti as nirguna vidya and saguna vidya, or as nirguna Mukti and saguna Mukti. These fications have been invented to support the fictitious advita theory of Mayavads which has been strongly condemned in the sastras.

JATINDPAMOHAN SEN SHARMA
Gitacharya Smritishastri B, L.
Advocate
CALCUTTA HIGH COURT





श्रीमत् परगहंस परित्राजकाचार्य श्री श्री १००८ श्री दामोदराचार्य्य जियर स्वामीजी महाराज गाइीपुरा, नान्देड

## 'श्रिये नमः'

## श्रीमते रामानुजाय नमः

अखिलकोटि ब्रह्माण्ड नायक ओमन्नारायण की कृपा से आज 'विशिष्टा-है तिस्द्रान्त' और अहै तिस्द्रान्त' के स्वरूप का कुछ र्राक्षित परिचय आप महानुआयों के समक्ष उपस्थित करता हूं।

यद्यपि ये सिद्धान्त इतने गहन हैं कि बड़े २ धुरन्धर विद्वान भी इनके विद्यारों में चक्कर साया करते हैं। इसिल्ये स्वस्प झब्दोंमें व्यक्त करना बहुत असम्भय है तथापि भें केवल उन सिद्धान्तों का ही उल्लेख कर्ण गा जो कि विशिधादौत सिद्धान्त य अदौतसिद्धान्त के मौलिक सिद्धान्त होंगे।

सर्व प्रथम यह भी जानना चाहिये की इन दोनों सिद्धान्तों के परिपोपक आचार्य्य भी दो और महान पुरुष हैं।

विद्यायाद्रेत सिद्धान्त (श्री सम्प्रदाय ) के आचार्थ्य श्री स्वामी रामा-नुजाचार्क्य हैं जिनका ब्रह्मस्वींपर भाष्य 'श्रीभाष्य' तथा गीताभाष्यादि अनेक अन्य हैं।

अद्वत सिद्धान्त (सम्प्रदाय) के आचार्य्य श्री स्वामी शंकराचार्य्य हैं जिनका भी ब्रह्मसूत्रींपर भाष्य 'शंकरभाष्य' है।

अद्धेत सम्प्रदाय में मुख्य यही सिद्धान्त माने जाते हैं——फेबल एक निराक्तार निर्मुण ब्रह्म ही सत्य है। ब्रह्म ही अविचा रूप दोपसे जीवस्वरूप को प्राप्त हुआ है इसलिये ब्रह्म के अतिरिक्त जीव फोई वस्तु नहीं है।

यह संतार भी फेबल नाममात्र का मिश्या ही है। जीव स्वरूप का नास होकर फेवल एक ब्रह्म रह जाना ही तो मोध है। संताररूप मिश्या पदार्थ को जन्मदेने वाली अधिया भी मिश्या है। इन विद्यान्तों की:पुष्टि में दृष्टाग्त यह है। जैसे सूर्य का प्रकाश सारे जगत में एक समान दोने पर भी बादछ से दक जाने पर प्रकाश रक जाता है और सारे जगतमें अञ्चकार सा हो जाता है। पर बादछ के हट जाने से पुनः उसी प्रकार सूर्य का प्रकाश विकसित हो जाता है तथा अन्यकार का जाम ही नहीं रहता।

उसी प्रकार ब्रह्म भी बरापि अत्यन्त प्रकाश वस्तु ई तथापि अविद्या अज्ञान रूपदोप के कारण प्रकाश के तिरोधान ( आच्छादन ) से संसार रूप अनेक पदार्थी का दर्शन होता है और अविद्या का नाश हो जाने पर उसी प्रकार एक अखण्ड ब्रह्म प्रकाश शेप रह जाता है जेते स्ट्यंप्रकाश ।

और संग्रार के मिन्यामें ग्रुक्तिक्य हष्टान्त तो प्रसिद्ध ही है जैसे ग्रुक्तिका में रजत ( चांदी ) के न होने पर भी भ्रम से रजत जान होता है उसी प्रकार एक ब्रह्म के आतिरिक्त सब पदार्थों के मिन्या होने पर भी अज्ञान के कारण ही यह संसार हष्टिगोजर होता है। यह तो ह्रष्टान्त हुआ। और 'एक्मेचादितीयं ब्रह्म' 'नेह नानास्ति किज्ञन' इत्यादि श्रुतिवाक्य सं निर्विशेष निर्मुण ब्रह्म के अतिरिक्त संसार का मिन्यात्व सप्ट सिद्ध होता है—क्योंकि 'अदितीय' पद तो स्पष्ट ही बतलाता है कि निर्मुण ब्रह्म के सिवा दूसरा कोई पदार्थ ही नहीं है—और उस अर्थ को ''नेह नानास्ति'' तो निःसन्देह ही बताता है। यहां पर ब्रह्म के अतिरिक्त 'नाना' याने अनेक पदार्थों का नास्ति परसे अभाव बतलाया गया है, यही अद्देत सिद्धान्तका स्वरूप तथा उसमें प्रमाण और हच्टान्त है।

इन प्रक्ती का कुछ योड़ा सा उत्तर दे देने के बाद ही विशिष्टाह ते सिद्धान्त का परिचय देना उचित समककर कुछ स्वस्य अन्दीं में विचार करता हूँ।

इस समस्त संसार के प्रकाशक ब्रह्ममें ही जब कि अज्ञान लग गया ती

उस अज्ञान का नाज्ञ कीन करेगा यदि कहा जाय कि ब्रह्म ही तव तो प्रक्षमें अज्ञान कहना ठीक नहीं क्योंकि जब ब्रह्म ही अज्ञान का नाज्य करनेवाला है तो ब्रह्म स्वरूप को नित्य होने से कभी भी अज्ञान नहीं लग सकता है जैसे स्पूर्य के सामने अन्यकार नहीं आता है उसी प्रकार ब्रह्ममें अन्यकार रूप अज्ञान कैसे बनेगा।

यदि यह कहाँ जाय कि अहा अपनी इच्छा से अज्ञान को कभी स्थीकार करता है कभी नाश करता है तो यह भी पक्ष अच्छा नहीं — ब्रह्म के अति-रिक इच्छा भी मानने पर सगुणवाद हो जाने से निर्मुणवाद के विपरीत हो जावेगा-क्योंकि इच्छा को नैयायिकों ने तथा सब दर्शनकारों ने गुण माना है तो इच्छारूप गुणसे जब ब्रह्म सगुण हो गया तो निर्मुणवाद इस ही करो गया सगुण ब्रह्म भानने से अहात सिद्धान्त ही भक्ष हो जायगा।

दूसरी मात यह है कि सदा आनम्द रवरूप से रहनेवां छे ब्रह्म में यह इच्छा ही कैसे पैदा हुई में कभी कभी अज्ञानी हो जाऊँ यदि ऐसा मान खिया जाय तो वह ब्रह्म ही नहीं कहा जा सकता है। क्योंकि ब्रह्मका लक्षण तो भृति स्मृतियों में सदा एक स्वरूपसे रहने को बताया गया है।

यदि यह कहा जाय कि ब्रह्म का अज्ञाननाश 'सत्त्वमिंग' अतिसे जो जान उत्तन्न होगा वह नाश करेगा तो यह भी ठीक नहीं, क्यों कि यह ज्ञान भी तो उसी ब्रह्मका होगा जिसमें अज्ञान लगा है तो क्या कारण है कि ब्रह्म स्वतः अपने अज्ञानका नाश न करे और दूसरा कोई उसके नाम से उसका दुःख दूर कर दे। यदि यह बात किसी प्रकार मान भी ली जाय तो भी ठीक नहीं है क्यों कि जिस ज्ञान ने अज्ञान का नाश किया है वह सवा है कि क्रूटा है यदि सवा है तो एक ब्रह्म एक ज्ञान यह दो पदार्थ के सवा हो जाने से एक ही ब्रह्म सवा है ऐसा जो अह त सिद्धान्त है उसका सर्वथा विरोध होता है। यदि ज्ञान को मिण्या मान लिया तो भी ठीक नहीं—कारण कि जिस प्रकार

मिच्या अज्ञान का नाद्य जानके द्वारा गानते हैं तो गिच्या ज्ञान का नाद्य करनेवाला कीई होगा यह भी मानना पड़ेगा हूनरे ज्ञान के द्वारा नाद्य मानने से अवस्था होगी, ज्ञान का स्थतः अपने आप नाद्य मानने से कभी भी अज्ञान लग ही नहीं, सकता और वेदिकता भी नष्ट होती है। क्योंकि ईस्वर के बिना ही संसारका स्थतः नाद्य और उत्यक्ति यही नास्तिक छोगों का सिद्धान्त है सो भी आपको स्थीकार करना पड़ेगा।

सूर्य्य और बादल का हप्टान्त भी ठीक नहीं है क्योंकि सूर्य के बादल रो खिए जानेपर 'पवन द्वारा बादल इटता है और सूर्यमें तथा बादलमें कभी विरोध भी नहीं है।

ब्रह्म तो अज्ञानका नाश करनेवाला है तो ब्रह्ममें अज्ञान केंसे लगेगा।
जिस प्रकार सूर्य्य अन्धकार का नाश करते हैं तो कभी भी सूर्य के समक्ष
अन्धकार नहीं आ सकता है, उसी प्रकार ब्रह्ममें कैसे अज्ञान लगेगा—और
वादल जिस प्रकार पवन के दौरा हटाया जाता है उसी प्रचार ब्रह्मके अज्ञानका
भी दूसरे के द्वारा हटने से ब्रह्म के अतिरिक्त दूसरा भी पदार्थ हो जानेसे अहीत
ब्रह्म भी कैसे हो सकता है।

श्रीर भी बात है सूर्य का प्रकाश ब्यापक नहीं है पर प्रकाश स्वरूप ब्रह्म व्यापक है इसस्त्रिये उसे अविद्या के भीतर तथा वाहर भी मानना पड़ेगा तो तो जब अविद्या के अन्दर तथा बाहर भी ब्रह्म का प्रकाश आ गया तो उस अविद्या से अन्धकार रूप संशार की स्वृष्टि करूपना करना बस्तुतः ब्रह्म को नहीं मानने के समान ही हैं।

अज्ञान का जो ब्रह्मजान से नादा मानते हैं सो अज्ञान नादा क्या ब्रह्म ही है अथमा ब्रह्म से भिन्न दूसरा पदार्थ, प्रथम पक्ष दीक नहीं ब्रह्म तो नित्य है उसका क्या नादा और सर्वकाल में रहने वाले ब्रह्म की नादा स्वरूप मानने से ब्रह्म अन्तिय भी हो जायेगा। दूसरा एस भी ठीक नहीं- - प्रहा के अतिरिक्त नाश रूप वूसरे पदार्थ के हो जाने से ढें तवाद हो जावेगा तो अडे तवाद की करपना ही जाती रही इसल्यि ब्रह्ममें अज्ञान मानकर किसी प्रकार भी अडे त ब्रह्म नहीं यन सकता है।

और बीय को बो ब्रह्म कहते हैं सो भी ठीक नहीं—स्यों कि यह बात प्रत्यक्ष तथा आस्त्रादि प्रमाणों के प्रतिकृत्व हैं। प्रत्यक्ष प्रमाण से यही सिक्ष होता है कि मैं ईस्वर नहीं हूं किन्तु ईक्ष्यरके प्रत्रा क्ष्ममें उनका निश्रह अनुम्ब्रह का पात्र हूँ। यदि जीय ही ईस्वर होता तो कभी भी तुःखी न होता। संसारमें ऐसा कोई भी मनुष्य न होगा जिसे निरन्तर मुख छोड़ कर कभी हुःख की नाम मात्र की भी इच्छा हो पर उस अमोप शक्तिशाली ईस्वर की ही प्रेरणांसे अनिधिकत पदार्थ भी अनिधार्य होता है। निरन्तर मुख तो उन्हीं को देखने में आता है वो प्रभु श्रीमन्नारायण के चरणोंमें निरन्तर प्रेम रखते हैं।

और बास्त्र भी ब्रह्मसे अस्म ही जीव को बतलाता है देखिये 'पृथगा-स्मानं ब्रेरितारंच मत्वा खुप्टस्ततस्तेनामृतस्यमेति' 'नित्यो निभागां चेतनस्ये-नानामेकोबहूनां यो विद्याति कामान्' 'पति विश्वस्यात्मेश्वरम्' इत्यादि भृतियां चीवसे ब्रह्मको अलग बताती हैं।

 प्रथम भृति इस बातको सिद्ध करती है कि, बीव अपने अन्तर्थामी प्रभु श्रीमन्नारायणको अपने से पृथक् समक्त कर तथ उपासना करता है तो प्रसन्न होकर उसे प्रभु मोध प्रदान करते हैं। और अन्य भृतियां समस्त जीवोंका तथा सारे संसार के स्वामी तथा परुदाता प्रभु श्रीमन्नारायण ही हैं इस बात को बताती हैं।

ण्यान हेनेसे अहीतवाद केवल करपना मात्र ही रह जाता है सब जगह विशिष्टाहीत का ही स्थान दील पहला है। अब रह गया संसारके मिथ्या होनेमें झुक्ति रूप्य ह्यान्त. हो भी ठीक नहीं। झुक्तिमें चांदीके मिथ्या होने पर भी दूसरी जगह चांदी सत्य ही है तभी तो झुक्तिमें रजत का अम होता है। अद्धेतवादमें तो कहीं भी संसार सत्य नहीं है इसलिये इस ह्यान्तसे बगत मिथ्या हो सकता है।

और श्रुक्ति में रवतको मिय्या कहना भी असंगत है। क्योंकि श्रुक्तिमें चांदीका कुछ अंश वर्तमान ही है। पर अधिक अंश अन्य द्रव्यका होनेके कारण उसीका व्यवहार होता है जैसे पृथियी, जल, वायु, आकाश, तेज इन पाँच द्रव्योंसे धना हुआ भी शरीर पार्थिव द्रव्यको अन्य द्रव्य की अपेक्षा अधिक होने हो पार्थिव शरीर वोल्स्ता है। उसी प्रकार चाँदीसे मिश्रित शक्तिमें शुक्त्यंश के अधिक होने से शुक्ति व्यवहार होता है। यदि आप्रहत्यश्च शुक्तिमें वाँदीका अंश न भी मानिये सो भी किसी वस्तुमें दूसरी वस्तुके न रहने से वह पदार्थ मिय्या कैसे हो सकता है। अयोध्याका मनुष्य यदि काशीमें नहीं है और काशीका मनुष्य अयोध्यामें नहीं है तो क्या दोनों आदमी के रहते भी क्या उनको मिथ्या कोई भी बुद्धिमान विचारशील मनुष्य स्वीकार कर सकता है। इसल्ये श्चिक्तरूप हण्डान्त से संसारका असल्यन्य कभी भी नहीं सिद्ध हो सकता।

यदि गीताफे, एक ही क्ष्रोक के एक ही पर पर विचार कर लिया जाय क्षो ब्रह्ममें अज्ञान तो दूर रहा अज्ञानवादकी कल्पना भी नहीं हो सकती।

मगवत्कृपासे अब अर्जुनका भ्रम जाता रहा तो उस वक्त अर्जुनने मगवत्ताश्वात्कार करते हुए. ब्रह्मकी मूर्ति को साकार तथा नित्य शुद्ध ही देखा अरथाय---१०---कोक---१२---मं---

> परं ब्रह्म परं धाम पवित्रं परमं भवान्। पुरुषं शाश्वतं दिव्यमादिवेचमजं विभुम्॥

पवित्र पद अशानवादका खण्डन कर रहा है। पवित्र पदका यही अर्थ है कि परज्ञवा नित्य शुद्ध है तथा स्मरण करनेवाले के भी समग्र पापों का नाश करता है। और साक्षात् भगवान ही अज्ञानवादका खण्डन कर रहे हैं। इक्वरोऽइमहं भोगी तिद्धोऽहं बल्यान्, यह अध्याय सोख्ह के चौदहर्षे की कं मं भगवान ने ईस्वर भाय को अपनेको मानने वाले को असुर बताया है। यह वाक्य भी जीव अज्ञका ऐक्य तथा— अज्ञानवादका खण्डन कर रहा है। क्योंकि अद्धेतवादमें, ज्ञहामें अज्ञान तथा ज्ञब ही जीव माना जाता है। और भगवद वाक्य से जीवोंके ईस्वर बनने को असुर भाव कहा गया है। यहां पर ज्ञहामें अज्ञानवाद कहकर अपनेको देव्यर मानने वाले ही को आसुर प्रकृति का कहा गया है इस्वित्य अर्ब तवाक केवल कल्यना मात्र ही प्रतीत होता है।

अब विशिष्टाह ते विद्धान्तके मूळ विद्धान्तों का परिचय देता हूं।
इस विद्धान्त में चित् अचित् इंस्वर यह तीन सक्त माने जाते हैं——चित्
पदसे जीवका ग्रहण और अचित् पदसे प्रकृति इंस्वरसे सर्वनियन्ता सर्वस्वामी भीमम्नारायण का ग्रहण है यही सब उपनिपदोंका सारांश तस्य है।
जीव इंस्वर प्रकृतिको निरुपण करने वाली जो भुतियां है सब की रक्षा इस
विद्धान्त में हो जाती है। क्योंकि भुस्पर्य का वास्तविक समावेश
इस विद्धान्त में है।

जीव अनुस्वरूप वाला तथा अपने ज्ञान द्वारा व्यापक है। जिसकी 'अणुरयमात्मा चेतला वेदितव्यः' दरवादि भ्रुति प्रमाण है। दंश्वर तो स्वरूप सथा ज्ञान दोनों से ही व्यापक है। यह विषय 'सत्यं ज्ञानमनम्तं ब्रह्म' नित्यं विभुं सर्वगतं सुस्क्ष्मम्' इत्यादि भ्रुति वाक्योंसे स्पष्ट होता है। प्रकृति तो अचेतन बह है तो जगत रूप में प्रत्यक्ष ही प्रतीत हो रही है और 'अचेतन परार्थांच' इत्यादि भ्रुति प्रमाण भी है।

इस सिद्धान्त में सब भृतियाँ समन्तित हो जाती है। अदितीय और
नेहनानास्ति श्रृति से ब्रह्मको निर्णुण तथा जगतको मिय्या कहना भी
भृतियों के अर्थ से बद्धित करना ही है। क्यों कि अदितीय पदका यह
अर्थ कभी भी नहीं हो सकता कि एक ब्रह्मके अतिरिक्त दूसरी कोई भी
बस्तु नहीं है। लौकिक हप्टान्त में संगक लीजिये, कि किसी राज्यकी
अदितीय शक्ति है तो क्या अन्य राजाओं में अब शक्ति हीन मानी जावेगी
वहीं, शक्ति तो अवस्य मानी जावेगी पर अदितीय शक्ति बालेकी अपेका
उसकी शक्ति न्यून है। यही बात ब्रह्मके विषय में भी समक्त लीजिय
ब्रह्म अदितीय है अर्थात् ब्रह्मके बरावर कोई भी यस्तु नहीं है। इसी बात
को भृति भी अन्यव स्पष्ट कर रही है 'न तस्तमधान्यक्रिकः कुतोऽन्यः'
ब्रह्मके बरावर तथा उससे अधिक कोई भी यस्तु नहीं है।

और नेह नानाहित से भी मिय्या बताना ठीक नहीं है। क्यों कि ब्रह्म अनेक पदार्थों का निपेध करते हैं या जगतमें अनेक पदार्थों का अभाव, इससे सिद्ध करते हैं तो दितीय पक्ष सो किसी प्रकार ठीक नहीं हो सकता है अनेक पदार्थ तो प्रत्यक्ष ही सिद्ध हैं उसे श्रुति कैंसे निपेध कर सकती है।

और प्रथम पक्ष भी ठीक नहीं है क्योंकि जब ब्रह्ममें कोई पदार्थ है ही नहीं तो निर्पेष करने का मतलब ही क्या, यदि कहो कि अनेक पदार्थ ब्रह्ममें हैं उसका निर्पेष करती है, श्रुति, तो भी ठीक नहीं ब्रह्ममें अनेक पदार्थ को खतः कल्पना करके निर्पेष करना उन्मच प्रलाप सा है। 'प्रक्षा-खनादि पंकस्य दूरादस्पदौनंपरम्' इस म्याय के बिरुद्ध भी है कीचड़ लगाकर पादप्रक्षालन की अपेक्षा कीचड़ से दूर रहना ही अच्छा है। अतः यह जगत् सर है तथा परमातमा साकार समुण है। को कि 'परास्य शक्तिविविवेच

भूयते स्वाभाविकी ज्ञान वल किया च यः सर्वतः सर्वयित्' इत्यादि भूति वाक्यों से निःसन्वेद है।

इन्हीं विद्धान्तों का भगवान रामानुआचार्य द्वारा पूर्ण प्रचार होने सं आपका इस विद्धान्त में 'वग्प्रदायाचार्य्य' का स्थान है।

यह तिद्धान्त वैद्यपि प्राचीन ऋषियों द्वारा प्रचारित तथा संरक्षित होता आया है पर बीच में कालचक से यादियोंके आक्षेप इस पर अधिक होने से कुछ तिरोहित सा प्रतीठ होने लगा था। पर श्रीभाप्यकारके द्वारा इस संसारका तथा इस सम्प्रदायका जो उपकार हुआ उसके लिये सारा जगत् आपका ऋणी है।

जिस वक्त अज्ञानवादके फन्दे में आकर सारा जगत् भक्ति मार्ग को स्थाग कर घोर निद्रा में सो रहा था उस वक्त इंश्वरकी वह अमोघ शक्ति शेपपूर्ति जगद्गुद श्री स्वामी रामानुजानाय्येके स्वरूप में यदि प्रगट न हुई होती तो बेदिक मार्ग की स्थापना तथा भगवत् कथित भक्तिमार्ग का प्रचार कीन करता। उसी शक्ति ने ही तो अञ्चय्त्रों पर भाष्य, श्रीभाष्य, तथा गीतामाप्य करके जगतका अज्ञान दूर किया है। वही शक्ति आज सारे जगत्की श्री जगद्गुद रामानुजानाय्येके स्वरूप में पूज्यमान हो रही है।

पर ज्वरितको जिस प्रकार मिश्राल तीता मालूम पहता है उसी प्रकार पं अतन्तकृष्ण शास्त्रीजीने आपके सिद्धान्त की समालोचना करके वेदान्त-रक्षामणि ग्रन्थ के द्वारा अनेक प्रकार से दोष दिखाने का साहस किया है। जिसका उत्तर अथवा सण्डन गं अर्थोमाः श्रीमुख्डीघराचार्य शास्त्रीजीने इस 'येदान्त मार्तण्ड' नामक ग्रन्थमं 'अच्छी प्रकार से स्याय व्याकरण मीमांसाहि द्वारा श्रुतियों का अर्थ विचार करके किया है।

यह प्रम्थ लूब विद्वतापूर्ण लिखा गया है। इसके देखने से कोई आंकोप अवशिष्ट न रह जाता है और जितने विस्त मत हैं अह तवाद के प्रायः सबका लण्डन मी किया गया है यह आग्रह से नहीं बस्कि बेंदिक विद्यान्त की स्थापना की दृष्टि से लिखा गया है, आज्ञा करते हैं कि गुण-प्राहक प्रायः सभी विद्वान् इस प्रन्थ से आंतमज्ञान्ति प्राप्त, करेंगे।

> हरिः ६० तस्तत् । ऋपीकेश नान्देइ प्रमृति स्थानाधिपः पं० श्री स्वामी लक्ष्मणाचार्य्यः

## भीमते रामानुजाय नमः

हिश्य प्रेक्षणे घातु से दर्शन शब्द यना है। इसकी ब्युत्पणि है हस्यते अनेन इति दर्शनम्। दर्शन शब्द का अर्थ है चाक्षुपादिप्रत्यक्ष, ज्ञान, तत्यज्ञानसाधन् शास्त्र इत्यादि। लोक व्यवहारमें दर्शन शब्द देखने विचारने आदि अर्थों में आता है किन्तु शास्त्रीय ध्यवहार में तत्यकान के साधन भूत शास्त्रों के अर्थ में ही प्रयुक्त होता है। यह 'दर्शन' दो प्रकार का है एक आस्त्रिक 'दर्शन' और नूसरा नास्त्रिक 'दर्शन'। आस्त्रिक दर्शन प्रधान रूप से इ प्रकार का है। इसी लिए हिन्तुओं में 'पहदर्शन' आदि शब्दों की खूब प्रसिद्धि है। शास्त्र शब्द की व्युत्पत्ति में कहा गया है—

शासनात् शंसनात् शास्त्रं शास्त्रप्तिस्यभिधीयते । शासनं द्विविधं प्रोक्तं शास्त्र स्क्षण वेदिभिः॥ शंसनं भूतवस्त्वेक विषयं न क्रियापरम्।

'शास्त्र' शब्द शास् और शंस इन दो घातुओं से जनता है। शास् का अर्थ है आज़ देना और शंसु का अर्थ है प्रकट करना या वर्णन करना। शासन करनेवाला शास्त्र विधि निरोध मेद से दो प्रकार का है। अतः शासन अर्थ में शास्त्र शब्द का व्यवसार धर्मशास्त्रों के लिए अधिक उप-युक्त है। शंसक शास्त्र किंग्या बोधकशास्त्र उसे कहते हैं जिसके सारा यस्तु के यथार्थ स्वरूप का प्रकटन या वर्णन होता हो। शासन शास्त्र प्रधा-नतया कियापरक होता है और शंसक शास्त्र प्रधानतया ज्ञान परक होता है। शास्त्र शब्द के ये दोनों ही अर्थ-पूर्वमीमांसा और उत्तर मीमांसा फे मेद से दिधा निमक किंग्नु बस्तुतः एक-मीमांसा दर्शन में बड़े ही विलक्षण कप मे संघटित होते हैं।

आस्तिक पड्दर्शनों के कम में भी महान मतमेद है। कौन दर्शन पहले हुआ और कीन पीछे इसके सम्बन्ध में विद्वानों ने बहुत छानबीन की है। किन्तु भारतीय आर्प पद्धति से विचार करने पर पड्दर्शनों का क्रम इस प्रकार सिद्ध होता है-प्रथम बादरायणकृत ब्रह्म मीमांसा दर्शन, द्वितीय जीमनीकृत धर्ममीमांसा दर्शन, तृतीय गौतमकृत न्यायदर्शन, चतुर्थ कणाद-कृत वेशेपिक दर्शन, पञ्चम कपिलकृत सांख्य-दर्शन और पष्ट पतञ्चलिकृत योग दर्शन । इन पद्रदर्शनों में भगवान श्रीमन्नारायण के अंशायतार श्रीकृष्ण द्वीपायन बादरायण बेद्व्यास प्रणीत उत्तर मीमांसा-शारी रिक मीमांसा का स्यान सर्वप्रथम, सर्वश्रेष्ठ और सर्वोच है। यह वेदान्त दर्शन, ब्रह्मसूत्र, तथा ध्रदामीमांवा नाम से प्रसिद्ध है। वेद के पूर्वमाग कर्मकाण्ड यज्ञादिका विचार जैमिनिकृत पूर्व मीमांसा में किया गया है। वेद के शिरोभाग-अन्तिम भाग उपनिपदी में ब्रह्म का प्रतिपादन कियां गया है। उपनिपद याक्यों के अन्तिम तात्वर्य निर्णय के अभिप्राय से ही भगवान चेद-व्यासजी ने व्यास सूत्रों की रचना को थी इसी लिए ब्रह्ममीमांसा वेदान्तदर्शन या ब्रह्मसूत्र कहा गया है। संज्ञा के विचार से महाभारत में इम्हें ब्रह्मसूत्र ही कहा गया है ''ब्रह्मसूत्र परेश्चैव'' महाभारत ।

उपनिषदीं में जिस ब्रह्म विचाका वर्णन किया गया है उसका यथार्थ तत्य जानने के लिए ब्रह्मयूत्र का विधिवत अध्ययन परमावस्यक है। कारण इस ब्रह्म विचा में आई हुई प्रश्यियों को मुख्यक्षने की एक मात्र कुन्ती ये व्यास सूत्र ही हैं। ब्रह्म विचा साधारण विचा नहीं है। यह सर्वोत्तम विचा है। मुण्डक उपनिपद में ब्रह्म विचा को सर्व विचा प्रतिद्वा चतलाया गया है। 'स सर्व विचा प्रतिद्वामथवाय ज्येण्ट पुत्राय प्राह' (मु० १११, इसे ही अध्यातम विचा भी कहते हैं। यीतानार्थ भगवान श्रीकृष्णचन्द्र स्वयं कहते हैं ''अध्यातम विचा विचानां वादः प्रयदता महम्'' अर्थात समस्त विचाओं में अथ्यातम विद्या में ही हूँ । यहाँ भगवान ने अध्यातम विद्या को अपना स्वरूप कह कर इस विद्या की पूर्ण महत्ता प्रदर्शित की है ।

विज्ञा वही सबल और सफला होती है जो सम्प्रदायाविच्छिन चली आती हो । अब हमें यह विचार करना चाहिये कि श्री मध्यदाय विशिशह त-बाद में यह ब्रह्म विचा सम्प्रदायाविष्छेदेन चली आती है या नहीं। गीमांसक पद्धति के विचार से कुर्न प्रतिपादक १२ अध्याओं की कर्म मीमांसा उपासना प्रतिपादक ४ अध्याओं का संवर्षण काण्ड और ४ अध्यायीकी बद्ध प्रतिपादक बद्ध मीमांसा इनको विद्यति अप्यायात्मक एक मीमांसा द्यास्व मानकर अति के समस्त भागों या अपूर्व सामग्रस्य विशिष्टार्द त वादगें हरिस्रोचर होता है। विशिष्टाह ते बाद अन्य बादों के समान कोई स्वतन्त्र-बाद नहीं है यह तो संहिता ब्राह्मण उपनिपद सुत्र इतिहास पुराण और पाञ रात्र का ऐन्यक्किन ने घोषित अन्तिम विद्धान्त है। ऐतिहासिक दृष्टि से यिचार फरनेपर यह और स्वष्ट हो जाता है। वेदान्तर्दानसूत्र के प्रणेता वेदन्यासची भगवान नारायण के अंशायतार है। पुरुषस्क, महोपनिपद, नारायणोपनिषद् सुत्रालोपनिषद् , नारायणानुत्राक् अन्तर्पामित्राहाण प्रस्ति वैदिक ग्रन्थों से श्रीमदारयण को ही सर्व कारणों का कारणत्व तथा परत्व सिद्ध होता है। उन्हें ही ध्येय कहा गया है। वे ही विशिष्टाइ ते वाहियों के उपास्य हैं। भी वेदस्यासजी के पिता महर्षि परादार जी हैं। जिन्होंने यिष्णु पुराण निर्माण किया था । विष्णु पुराण विद्यास्त्रीत का पूर्व समर्थक है तथा महामूनि परादारत्री को शीमद्यामुनानार्य स्त्रामी ने सरगदायानार्य रूप से स्मरण किया है ''सन्दर्शयन्तिर्मिमीन पुराणरूनं तस्मं नमा मुनियराय परादाराय । " महर्षि चेद्रयामजी के मात्रात् द्वाप्य महर्षि चोधा-यन ने स्वास सुत्री पर विज्ञालद्वाय तृत्ति की रचना की भी । किल के प्रारम्भ में द्रमिङ्गचार्य ने बोधायन इति के अनुसार उपनिपदी पर प्राकृत भाषा में व्रसिद्ध भाष्य किला । ये दृत्ति साय्य दोनों ही विधिष्टाद्वेत के परम मान्य हैं । आज इसारे तुर्भाग्य से इन दो में एक प्रन्थ भी उपल्व्य नहीं है । फिर भी इससे बोधायन भीर द्रसिद्धाचार्य को कोई काल्यनिक व्यक्ति कहनेका दुःगाहस अत्रक्ति कर सकता है क्योंकि स्वयं अद्धेतवादी आचार्यों ने भी अपने प्रन्थों में अनुकूल या प्रतिकृत रूप से इनके सिद्धान्तों की चर्चा की है । इनके अतिरिक्त गृहदेव भावित ब्रह्मानम्दी श्री परांकुश्वानि प्रभृति विधिष्टाद्वेत वेदान्त के आचार्यों का नाम वेदान्त के इतिहास में पाया जाता है । अतः बहुने विद्यानों का मुनिश्चित मत है कि अद्धेतवाद के गठित होने के बहुत पहले ही विद्यान्द्वेत वाद सुदद्ध और सुवंगठित हो चुका था । समय समय पर इस पर विभिन्न मनवादियों के द्वारा को जो आक्षेप होते रहे उनका प्रतिकार करते हुए, विधिष्टाद्वेत के आचार्य गण वरावर इसकी रक्षा और समृद्ध करते रहे ।

काल्यक की कुटिल गति के कारण भारत में यौद्ध मत और वौद्ध गाज्य की प्रतिप्ता के कारण सनातन वैदिक धर्म में महान् विष्ट्य उपस्थित हो गया था। यह समय सनातन वैदिक धर्म माद्याण धर्म के लिए वहा ही संकट का काल था। ऐसे तुर्दिन समय में गहामित कुमारिल भट्ट और शंकरायतार भगगताद शंकराचार्य का आविर्मांव हुआ जिन्होंने अपनी प्रतिभा से वौद्ध विष्ट्य को भारत से भगा दिया। कुमारिलमट ने शास्त्राधों और प्रत्यों के द्वारा येद के पूर्वभाग कर्ममीमांवा की पुनः प्रतिष्ठा की, और शंकराचार्य ने अपने अर्थ तयाद-मायावाद के प्रचार से बौद्धों के निरीह्य श्रद्ध्यवाद को मिटा दिया। बौद्ध मत तो विदा हो गया। श्रद्ध के अस्तित्य को भी कोग स्वीकार करने छमे। किन्तु अद्ध्याद स्थापित न होकर मायावाद ही प्रतिष्ठित हुआ। यह होना-भी स्थागाविक ही था। जैसे दिवयों ने असुरों को मोह पैदा करने के लिए प्रोहन शास्त्र की नृष्टि की थी वैरी

शिवाबतार भी अंकराचार्यजी ने बौदों को व्यामीह वंदा करने के लिए निर्विरोप ब्रह्मबाद या मायाबाद का प्रचार किया। इस घार से भगवद भक्त उपासक सम्प्रदाय में बहुत शीघ्र विशोध उत्पन्न हो। गया । मायायाद की आखोचना होने सरी। सर्व प्रथम डांक्शनार्य के प्राय: समग्रास्टिक भारकराचार्य ने शांकर मृत को प्रन्छन बीद बतलागा। पद पुराण में शिवनी द्वारा मोह बास्त्र के प्रसंग में कहा गया है" मायाबादमसच्छास्त्रं प्रखन्नं बीद्धमेवच।" कुछ लोग इसे प्रक्षित जतलाते हैं। किन्तु इतिहास पुराणों में इस तरह आंख मूँद कर प्रश्वित कहना विश्वित चेप्टा के अतिरिक्त कुछ अधिक महत्व नहीं रखता है। शाकर मत की सर्वधा वीद्यमत नहीं कहा जा सकता । कारण यहां व्यायहारिक दशा में वेदों की प्रमाणिकता देव देवियों की उपासना सर्वथा वैदिक धर्म के अनुकुछ है । प्राप्तार्थिक दशा में एक अदितीय ब्रह्म की सत्ता मानी गई है यह भी सर्वथा वैदिक है । किन्तु परमार्थ दशा में सबको मिय्या बतलाकर जो समस्त विशेषणों से रहित अलको निर्विशेष चिन्मात्र माना गया है यह शति स्पृति पुराणों के सर्वथा विगरीत बौद्ध भावापन सिद्धान्त सा जान पहता है। यहां एक विस्कष्ण वात यह है कि निर्विशेष अद्भौतवाद की पहली पोथी भगवत्पाद गीइपादानार्थ कृत माण्ड्न्यकारिका है । यह माण्ड्न्य कारिका ही ज्ञांकर भाष्य की आधार शिला है। ये कारिकार्य औपनियद सिद्धान्त के प्रतिपादन के हिए सिखी गई हैं किन्तु आत्मा ब्रह्म के सम्बन्ध में जो सिद्धान्त इनमें स्थिर किया गया है। वह गौडपादाचार्य के पूर्व वर्ती वौद्धों के माध्यमिक सम्प्रदाय के आचार्य नागार्जुंन के शत्यं तस्त्रं से शब्दतः अर्थतः भावतः मिलता बुलता है। नागार्क्षन और गौडपादाचार्य दोनों ने ही परमार्थ तस्य को चतुप्कोटि विनिर्मुक्त कहा है। पाठफ दोनों की तुलना स्थयं करके देखें। गोंडपादाचार्य आत्मा को अस्ति, नास्ति, अस्ति नास्ति, नास्ति नास्ति, इन नार काँदियों से

चिल्क्षणमानते हैं। अर्थात् आत्मा न सत् है, न असत्, न सदसदुभवात्मक है और न सदसद् विलक्षण ही है। यथा माण्डूक्य कारिका—

''अस्ति नास्त्यस्ति नास्तीति नास्ति नास्तीति वा पुनः । चलस्थरोधया-भावरानुगोत्वेप बालिशः ॥ कोट्यश्चतस्त एतास्त प्रदेशीतं सदावृतः । भगवाना-भिरस्पृष्टो येन दृष्टः स सर्वेदक् ॥ '

भव यदी तस्य नागार्जुन की माध्यमिक कारिका में देखिये--" नसन्नासन्न सदसन्त चाप्युभयात्मकम् ।

चतुष्कोटियिनिर्मु कं तस्त्रं माध्यमिका विदुः॥ "

कंत्रस्त गीइपादाचार्य ने उसे आत्मा कहा है और नागार्श्वन ने बहुत पहले उसे शत्य कहा था। यहां जागार्श्वन के शत्य में और गीड़ पादाचार्य के भगवान में कोई अन्तर नहीं है। इसी तरह भी गौड़पादाचार्य का अजात-वाद नागार्श्वन की ख्रायामात्र है—

न स्वता नापि परतो न द्वाग्यां नाप्यहेतुतः ।

. उत्पन्ना जातु विद्यन्ते भाषाः क्यचन केचन ॥

—नागार्जुन कृत माध्यमिक कारिका १-७

स्वतो चा परतो चापि न किञ्चिद्वस्तु जायते ।

संद्तत् गदसद्वापि न किञ्चदस्तु जायते ॥

—भी गौड पादाचार्य कृत मा० फारिका

श्री गौड्पादाचार्य की कारिकाओं के आधार पर ही अपने शारीरकभाष्य में भगवत्याद शंकराचार्यजी ने पहले अध्यास की कल्पना की है और साथ ही यह भी खिला है कि सुत्रों का यही अर्थ जिससे हो यही ही में सुत्रों की व्याख्या करूंगा। इसमें कोई सन्देह नहीं कि अपने प्रतिश्चात अर्थ के समर्थनमें श्रीशंक्याचार्यजी ने जो लोकोचर प्रतिभा का परिचय दिया है उसमे उनका नाम दाश निक जगत में चन्द्रमा की भांति चमकता रहेगा । उनकां द्यारीरक मीमांसा भाष्य विद्वस्तमाज में सदा आलोचित होता रहेगा ।

किन्तु शेपायतार भगवताद श्रीरामानुजाचार्य ने श्रीभाष्य की रचना सर्वं था परम्परावादी की तरह सम्प्रदायाविच्छेदेन प्राप्त विद्या के आधार पर की है। श्रीभाष्य में जिस प्रक्रिया से विशिष्ठाह ते का समर्थ न किया ंगया है वह बड़ा ही प्रौदें और प्राञ्जल है। ' 'एकमेवाद्वितीयं इस अतिवाक्य की व्याख्या ' न तत्समक्षाभ्यधिकश्च दृश्यते'' इस स्मृति याक्य से एक वाक्यता रखते हुए की गई है। अर्थात् ब्रह्म एक और अदितीय है क्योंकि न दूसरा उसके समान न उससे अधिक ही है। इससे यह अर्थ नहीं निकाला जा सकता है कि ब्रह्म के अतिरिक्त एव विर्थ्या है। ब्रह्म निक्पाधिक होने पर भी यावशंप ही रहता है । निर्विशेष यस्तु की सत्ता ही नहीं है। यह ब्रह्म शब्द पर विचार करने से ही स्वष्ट हो जाता है। वृद्धि बृद्धी धात् से मिनन् प्रत्यय करने से ब्रद्धा अन्द यनता है। इसमें सर्व दा बृहस्यगुण रहेगा ही । यह बात ''बूर्हात बूंहर्यात इति तरपरं ब्रह्म'' इस रहस्याम्नाय ब्राह्मण और ''बृहत्वाद् नृंहणत्याच तद्ब्रहोत्यिभिधीयते'' इस द्विण्युपुरामकी एक-वाक्यता से सिद्ध है। ब्रह्म, चित्-अनन्तजीवात्मा, अचित-जह स्वभाव अखिल जगत इन दो विशेषणीं से युक्त है। चिद्रचिद्विशिष्ट देस्यर ही बहा है जैसा कि कहा गया है- ''ईदनरिश्वद चिच्चेति पदार्थ-जितयं हरि:। अभि भाष्य के ये ही मौख्यितत्त्वत्रय हैं। अनन्त जीय और निस्तित जगत निलिख हेय प्रत्यनीक समस्त कल्याण गुणाकर परव्रहा श्रीमञ्चारायण फं द्वारीर हैं । यह भृति-स्पृतिनीमें सुसष्ट कण्डतः कहा गया है । 'यस्य पृथिवी द्यरीरं, 'यस्य आत्मा दारी हैं' 'जगत् सर्व दारी रेते' इत्यादि

यहां इतना अवस्य कहा जा सकता है। भगवत् पाद रामानुजानार्य के श्री भाष्य विद्यान्त में सुष्ठि के हेतू जहां को अधिया ग्रहा नहीं होना पदता है। न प्रत्यक्ष और शास्त्र में मल्लयुद्ध कर हर प्रत्यक्ष को शास्त्र के द्वारा जाजित करना पड़ता है, न क्रिक्ट करूपना ही करनी पड़ती है, न निर्गुण भृतियों को प्रमाण मानकर सगुण भृतियों को फाल्यनिक भेद कहनेवाली फहकर तुन्छता ही अतस्त्रानी पड़ती है, विशिष्टाद तवाद में भेद श्रुति अभेद श्रुति घटक श्रुति सभी श्रुतियों का सुन्दर सामझस्य है। इस सिद्धान्त में शांकर मत के समान अनिवंचनीय माया अविचा आहिकी कल्पना नहीं अपेक्षित होती है। जब बास्त्रकार स्वयं कहते है अयतां चाप्यविचायाः स्यरूप कुलनन्दन' तत्र अनिर्वचनीय की यह फल्पना केंग्री ? स्वयं श्रुति ने 'मायां तु प्रकृति विद्यात्' इत्यादि प्रमाणों से चिचित्र सुष्टि करने में समर्थ त्रिगुणारिमका प्रकृति की माया कहा है। यही बात स्पृति भी कहती है 'तेन माया सहस्रं तच् इंबरस्याशुगामिना' (विष्णुपुराण)। श्रुतिस्मृति पुराणेतिहास पाञ्चरात्र प्राचीन् व्याख्यान युक्ति अनुभव आदि सं समन्वित श्री भाष्यसिद्धान्त अञ्चानान्धकार की दूर करने में बालसूर्य के समान विराज-मान है। जसे सूर्य पर धूल उड़ा कर सूर्य की देंका नहीं जा सकता है वैसे ही भी माप्य के सिद्धान्तों का खण्डन या निवेचना के द्वारा दांका नहीं वा सकता है।

हम पहले कह चुके हैं कि विशिधाई त सिद्धान्त परम प्राचीन हैं और इस पर किये गये आश्चेषों का उत्तर भी आचार्यों ने समय-समय पर दे दिया है। श्री वासुनाचार्य के सिद्धित्रय में आत्मा ईश्वर और संवित के सम्बन्ध में विविध मतवादों की आलोचना की गई है तथा विशिधाई त सिद्धान्त का समर्गन क्या गया है। प्राय: करके परमनल क्षण तथा स्वमत स्थापन के लिए, यहां किमी प्राचीन प्रस्थ की टीकार्य लिखी जाती थीं। स्वतन्त्र क्या स्वण्डन मण्डन के प्रस्थ कम लिखे गये हैं। यही कारण है कि शांकर-

के गंभीर आश्चरों को समसने के लिए, इनका विधियत अध्ययन अपेक्षित है। विवेचना और विमर्श के आधार पर समसना तो उपहास्यास्यद ही जान पहता है। इसके सम्बन्ध में मुगरि कवि की उक्ति गारणीय है। 'दैवीं वाचमुपासते हि यहवा सारंतु सारस्वतं जानीते नितरामसी गुरुकुल क्रिष्टो मुरारिः कथि। अन्तिकर्षिक्षत एय बानरभटें: किन्त्यस्य गंभीरतामापाताल निमग्रपीयर तनु-जांगाति मन्थाचलः।'

इसके अतिरिक्त खण्डन मण्डन में बहुतेरे ग्रन्थ भी किया गये जिन्या उत्तर पूर्वाचार्यों ने लिखा । ऐसा कोई नहीं कह सकता कि अह ते-वारियों के खण्डनात्मक अमुक ग्रन्थ का उत्तर विशिशह ते के आचार्यों ने नहीं दिया । इस विषय में श्री वरदाचार्य, भूत प्रकाशिक्षाचार्य श्री मुदर्शन परि, श्री वारिहंसाखुवाचार्य, कवितार्किक पेश्वरी वेंकटनाथ वेदान्ताचार्य, श्री अनन्ताचार्य श्री दोहर महाचार्य शामानुवदास (इन्होंने अपने प्राश्चर्य होवस्य में मुप्रसिद्ध सर्वतन्त्र श्री अप्ययदीक्षित के स्थाय रक्षामणि का उत्तर दिया था ) श्री निवासाचार्य, श्री वेंकटाचार्य प्रश्नित के नाम विशेष उत्तरकानीय हैं।

ई० १७ वी शताब्दी के लगभग अर्ध तवादी विद्वान भी आयन्त . दीक्षित ने 'व्यास ताल्पप्रीनर्णय' नामक प्रत्य लिख कर यह विद्वा करने का प्रयाम क्रिया कि व्यास सूत्रों का ताल्प्य अर्ध नवाद ही है। जिमका उत्तर महामहोपाव्याय तातदेशिकाचार्य ने 'व्याम मिद्धान्त मार्तण्ड' के द्वारा दिया, जिनमें यह दिखलाया गया है कि व्यास सूत्रों का स्वारम्य विशिधार्य त वाद ही में है। इस तरह खण्डन मण्डन तथा शास्त्राओं का दिवहान भी कुछ कम नहीं है यहां अधिक खिलने का अवसर नहीं।

यह प्रस्तुत प्रन्थ 'वेदान्तमार्तण्ड' ग० ग० श्रीयुनः अनम्नप्राण शास्त्री के

'बेदान्तरक्षामणि श्रीभाष्यविवेचना" नामक प्रन्थ का उत्तर है। ययपि श्रीमान् श्रीन्छ वे० गोपाष्यचार्य एम० ए० महोदय ने ''वेदान्तरक्षामणि विमर्श'' लिख कर श्री माष्यविवेचना का उत्तर दिया है। यह पुस्तक भी विषय विवेचन की दृष्टि से अच्छी ही हुई है। किन्तु 'चेदान्तमार्तण्ड' की प्रणा कुछ और ही है। बेदान्तमार्तण्ड के लेखक हमारे सुद्धद् विश्वद्य श्री मुरलीजराचार्य सास्त्री हैं। बेती प्रोद भाषा में बाद पद्धति की दौली से वेदान्तरक्षामणि लिखा गया है वेसी ही प्रोद और प्रायुक्त भाषा में बाद पद्धति की परिपादी से यह वेदान्तमार्तण्ड भी लिखा गया है। अतः जो न्याय-व्याकरण-वेदान्त के प्रौद विद्वान नव्यन्याय की पद्धति से बाक्षीय विषयों के विद्वल्यण करने में अधिक सुखानुभय करते हैं उन्हें इस वेदांत-मार्चण्ड से अधिक आनन्द होगा इसमें कोई संदेह नहीं। विषय प्रति-पादन, विपक्ष-पक्ष-प्रत्याक्यान तथा समाधान करने में पण्डित श्री मुरलीअरा-चार्यजी की प्रतिभा और पाण्डिस दोनों ही प्रशंसनीय हैं।

६१ चौरंगो रोड कलकत्त —श्री गोपालदत्त शास्त्री कान्यपुराण तीर्थ





श्री १००८ श्री महान्त गोविन्दाचार्य्य स्थामीजी महाराज कत्तर पार्श्वमठ " पुरो

'श्रियः कान्ताय नमः' 'श्रीमतेरामानुजाय नमः'

श्री १००८ श्री जगद्गुरुभगवद्रामानुजानार्थान्वयसम्भ्तानां सर्वतन्त्रस्वतन्त्राणां पण्डितसार्वभामानाष्ट्रभयनेदान्तिनधारणघुरीणानां श्रीमद्भूतपुरिस्थानां श्री १००८ श्री जगद्गुरु,
असर्भूहिर सम्मान्तुज्ञान्सहर्य्यस्माहिसप्राद्धानां है
स्मम्हिप्रज्ञासिद्धम्

यथाऽयथात्ममाविनो ज्यायान् यथात्ममानी यथात्ममान-परिकर्मितात्माऽयथात्ममानदुष्टेभ्योऽयथात्मभाविभ्यः । यथाऽ-यथात्ममावयोश्च द्व्यक्ष्य्वकयोर्वादिद्वयसाधारण तथामाव संप्र-तिपत्ति गोचरमावपराहतान् वादिद्वयेकतरोपपादनानुचरीं वाद्य-न्तर सम्प्रतिपत्ति गोचरतां मन्यामहै ।

परमयमत्रविवेकः प्रवन्धंपु यथाऽयथात्मभावितयोर्विषय
प्रवन्ध्रपेश्वतामेदेन प्रत्येकमेव यथाऽयथात्मभावितयोर्विधाद्धयी
भवति । तत्र केचिद्धिधाद्धयपरिकर्मिताः केचिद्धिधाद्धयदुष्टाः
अपरेचेतरेचेकैकपरिकर्मितदुष्टाःचोपलम्यन्ते । ततःच विधाद्धयद्ष्यभूष्ययोः, एकैक द्ष्यभूष्ययोद्धच सम्भव इति यथाऽयथात्म
भाविचातुर्विष्यं स्थितम् । विषयप्रवन्ध्रपेश्वतामेद्मिन्नेहि यथाउपथात्मभाविते यथाऽयथा विषयप्रवन्ध्र्माविते स्थाताम् ।
विषयीपु यथाविषयमावितायाः विषयानुरूप्यर्थसन्नायाः प्रामा-

ण्यापरपर्यायतयाऽऽश्रयातिश्वयाधायिकेयं यथाविषय भाविता-गुण इति भूपिका स्यात् ।

अयथाविषयमाविता च विषयीपु विषयानानुरूष्य पर्यवसि-ताऽप्रामाण्यापरपर्याया, आश्रयनिकर्षापादिका दोप इति द्षि-कास्यात् । यथा प्रवन्धमाविता च प्रवन्धस्पृत्रव विषय पिस्पृक्षा-मूल प्रवृत्तिविषयता लक्षणायोग्यार्थ पिस्पृक्षालक्षण प्रवन्धगुणा-धीन गुणमावास्यात् तद्विषर्ययद्यक्, अयथाप्रवन्धमाविताऽस्पृत्रय-विषय पिस्पृक्षामूल प्रवृत्ति विषयतालक्षणा, अयोग्यार्थ पिस्पृक्षा-लक्षण प्रवन्धृदोपाधीन दोषमावा आश्रयनिकर्पाय स्यात् ।

यद्यपि प्रवन्धुः योग्यायांग्यार्थ पिस्पृक्षयोः प्रवन्धुगुणदोप-लक्षणयोः पिस्पृक्षासूल प्रवृत्तिविषय प्रवन्धप्रामाण्याप्रामाण्य प्रयोजकयोरेवसतोः पिस्पृक्षासूल प्रवृत्तिविषयतालक्षण प्रवन्ध्रपेक्ष यथाऽयथात्ममाविता गुणदोपमावापादकत्वमिति यथाऽयथा-प्रवन्ध्रमावितयोः यथाऽयथा विषयमावितान्तर्गम इति, उक्त यथाऽयथात्मभावितयोर्विषय प्रवन्ध्रपेक्षतामेदमुखेन चातुर्विध्य-वादानवकाश इति स्यात्।

प्रवन्धृपिस्पृक्षयो योग्यायोग्यार्थ विषययोः प्रवन्धृगुणदो-पयोः प्रवन्धप्रामाण्याप्रामाण्यप्रयोजकयोः सतोरिव स्वातन्त्र्ये-णापि स्वातंत्र्येणवक्तृगुणदोपाधीन वक्तव्यगुणिदृष्टता नयेन प्रव-न्धप्रकर्पनिकर्पाधायिका लक्षण गुणदोपता प्रयोजकतया यथाऽ-यथा प्रवन्धमाविता द्वकम्पकता वैलक्षण्येन तु चातुर्विध्योप-पन्नता स्यात् । तदेवं यथाऽयथात्मभावि चातुविध्ये प्रकृते द्र्यद्यक्षभावेन
प्रश्चत्योः रक्षामणि, व्यामोहिषद्रावणयोः, उक्त विधाद्ययापन्नाऽ
यथात्मभाव्युदाहरणतां रक्षामणी, उक्त तथाभूत यथात्मभाव्युः
दाहरणताश्च व्यामोहिषद्रावणे (वेदान्तमार्तण्डे) निदोषयस्तु
विपयनिष्कारणदोषारोषणलक्ष्मण निजापराधकृषित देवमूलां गुणेकायतनवस्तुविपयवास्तव गुणव्यवस्थापन लक्षण निजातुकूलश्वत्ति मुलानुप्रह देवमूलांच नेज तत्तत्ववन्ध प्रमाणां प्रतिजानीम
इति ग्रम्।

श्रीमद्भूतपुरिस्थः

श्रीस्वामी आसूरि रामानुकाचार्यः।

'श्रियः कान्ताय नमः' श्रीमते विष्वक्सेनाय नमः श्रीमते रामानुजाय नमः

श्री शैलानन्तपूर्व पीठाधीश पुरिवेश्रामाभिजनानां तिरु-पति, संस्कृतकलाञ्चाला, अलंकार-न्याय वेदान्त शास्त्राध्यापक-चराणां नानातन्त्रसार्वमीमानामग्रतभारतीविरुदाङ्कितानां श्री १००८ श्री जगद्गुरु श्रीकृष्यास्महस्याग्रहे

अद्य, उपाध्यायोपाह्वेन श्री ग्रुरलीधराचार्य्यनामध्येन,
यथाविधिगुरुभ्योगृहोत साम्प्रदायिकार्थेन श्रीमगवद्रामानुज
सिद्धान्तानुयायिनः प्रवन्धान्, महामहोपाध्यायानन्तकृष्ण
शास्त्रिभिः विरचितान् वेदान्तरक्षामणिप्रग्रुखान् प्रवन्धान् सम्प्रदाय द्रपणामासप्रवन्धानपि बहुवारं समालोच्य 'वेदान्तमार्तण्ड'
हित कश्चनप्रवन्धः वेदान्तरक्षामणा उद्गावित द्रपणामास विद्रावणायप्राकाश्चि ।

सचायं प्रवन्धः यथावकाश्चमस्माभिः प्रत्यवेक्षितः, अयंच प्रवन्धः वेदान्तरक्षामणि प्रकाशितानां दूपणाभासानां निरासे सम्यक् पराक्रमत इति वयं भ्रुअग्नुद्धृत्यत्रृमः, नचात्रप्रवन्धे सम्प्रदाय विरोधोऽपि दरीदृक्षते । तदुद्भाविताः दूपणाभासास्संस्कृतभाषावेषेण केवलं पामर-ज्यामोहनमात्राः सम्प्रदायसन्दर्भ विरुद्धाश्च । श्रुतिस्मृति समी-जीनन्याय परिपूर्णोऽयं वेदान्तमार्तण्डोऽपि संस्कृतभाषावेषं भृत्वा प्रकटोभूष प्रस्तुतं ज्यामोहं श्रुवं निवर्तियन्यतीति ग्रम् ।

श्रीवेद्भटाद्रितिरुपतिस्थः

# श्रीस्वामी श्रीकृष्णमहाचार्यः

्श्रियः क्रान्ताय नमः' श्रीमते विष्वक्सेनाय नमः श्रीमते रामानुजाय नमः

श्रामञ्जगद्गुरु श्रीरामानुजांचार्य्य तोतादिस्यामि चरण-कमल चश्चरीक गया, मण्डलान्तर्गत, पो॰ स्टे॰ चारसलीगंज (बार्ला) जम्रुआवाँ, ग्रामनिवासी वेदान्त शिरोमणि पण्डित प्रवर श्री १०८ श्री स्वाचार्यानुरागजन्य विद्यार्थीपदश्र्पित रामप्रयन्न रामानुजदास स्वामिनः।

## सम्मित्वज्ञमेतिहिते।

सादर मेतन्निवेदनं परमानन्दमावहित यद्य सर्वतंत्र स्वतन्त्रांभयवे-दान्त निष्णात पं० श्रीस्ररलीधराचार्य्य ग्रास्त्रि प्रणीत वेदान्तरक्षा मणि न्यामोहितद्रावणम् श्रांकरमाष्यसमालीचनात्मकञ्च "वेदान्त-मार्तण्ड इत्याख्यं श्रीमनं सुललितं वादिजनमयावहं प्रवन्धं सम्य-गवलीकितम्—एतद्ग्रन्थावलीकनेन विद्वद्वर्याणां श्रीमत्पण्डित सुरलीधराचार्यं श्रास्त्रिणां पड्दर्शन सार्वभौमानां पाण्डित्य-कुञ्चलताया अस्मिन् विषये कृतपरिश्रमस्यच पूर्णपरिचयः प्राप्तः । लेखन प्रणाल्येपामतीव श्रीभना विद्यते । वेदान्तरक्षामणेः ससु-चितं समीचीनञ्च प्रत्याख्यानं कृत्वाऽनन्तकृष्ण श्रास्त्रिणीभ्रम-स्सम्ल उत्पाटितस्तन्त्रुखं भिज्ञत्वर्णमिक्कविद्वद्वरः । एपां कृतिमवलोक्यातीव हपींछासंप्राप्तवानहम्, कामये च भगवता श्रीजगन्नाथेन तत्सफल मनोरथाय। श्रीभाष्यकार राधान्तरक्षणाय शास्त्रिणः, श्रीग्रुरलीधराचार्य्याः ग्रहुर्ग्रुहः धन्य-शादार्हास्सन्तीति ग्रम्।

> भवदोयः – वेदान्तश्चिरोमणिः, श्री रामप्रपन्न रागानुजदासः एन्० एम्० एल्''

# भूमिका

#### श्रीमते रामानुजाय नमः

श्रीमद्रामानुजार्थ्यं श्रुतिशिखरशिखाधाविमेधाविलासैः प्रोश्चदृश्याहारगुम्मेविद्यलितकुमतार्डम्परं तं भजामि । यद्राज्याम्मोधिगर्भप्रस्मरसुमहायुक्तिनीचीविहारा वेकान्ते विक्षिपन्ति प्रतिकथकघटादूपणाळीतृणानि ॥

इह खळुधर्मार्थकाममोक्षाख्येषु चतुर्धा परिगणितेषु पुमर्थेषु मोक्ष एव परमपुरुंपार्थः स एव नित्यः, इतराणि वर्गत्रयाणिसुख-स्क्षणिवरहितान्यनित्यानि च । सुखलक्षणं हि—

> यञ्चदुःखेन सम्भिन्नं .नच प्रस्तमनन्तरम् । अभिलापोपनीतं च तत्सुखं स्वःपदास्पदम् ॥

इत्युक्तमिजनैः, इदं सुखं मोक्षसुखमेव, नच वर्गत्रयेण्वे-ताद्य सुखसम्भवः । इदं सर्वे प्रमाणगम्यमेव । प्रमाणश्चासमाक मनाद्यविच्छित्र सम्प्रदायतयाऽसंमान्यमान निद्रीपापौरुपेयवेद एव, तद्युसारि स्पृतीतिहास पुराणादिनि च । वेदस्त्वत्यन्त-गहनः, अनन्त्रशाखात्मकश्च, स्वल्पायुपः, खलुमनुष्पाः सहजवोधिव-धुराञ्च । कथं वेदार्थ निणये समर्थाः भवेयुरिति परमकारुणिकः सौक्षिल्य वान्सल्य मार्दवार्जवादिगुणापेतः परंत्रद्ध भगवान्नारा-यणः लोकानुद्धर्वृकामः ज्यासोभूत्या, अत्यन्तगद्दन मोक्षस्यरूप त्रतिपादक वेदोत्तरभागस्यवेदान्तसूत्रप्रणयनेन, अष्टादशपुराणादि निर्माणेन च वेदार्थान् सम्यक प्रकाशयामास ।

भगवान्नारायणएव वेदव्यासः स एव त्रक्षद्धप्रकार इति खलु सुप्रसिद्धमेव ।

तदीयशिष्येण च महर्षिणा जैमिनिना पूर्वभागस्य वेदस्य च्याख्यानभूतं पूर्वभीमांसाशास्त्रं प्रणीतम् । इत्यं गुरुशिष्याभ्यां परस्परसम्मत्या पूर्वोत्तरभागात्मकस्यवेदस्य प्रणीतं पूर्वोत्तर-मीमांशा शास्त्रंसंगतिविशेषविशिष्टवेषेण शास्त्रंक्यमेवासादयति । पूर्वोत्तरमागेन विभक्तस्यापिवेदस्य यथा शास्त्रंक्यं सम्प्रतिपन्नं तथैव तद्व्याख्यानभृतयोः पूर्वोत्तस्मीमांश्वयोरिप प्रवन्धेक्यं युक्तमेव विदुपास् । यथाचाह द्वतिकारः—

संहितमेतच्छारीरकं जैमिनीयेन पोड्यलक्षणेनेति । एवं सम्प्रतिपन्नेपि शास्त्रेक्ये, परमपिणा वादरायणेन निष्कण्टकी-कृतेऽपिवेदमार्गे तत्तन्मतथ्रद्धालुभिः स्वोन्प्रक्षितंसिद्धान्तविश्रेपस्थापनतत्परेय्य शास्त्रभेदस्थापनेन ब्रक्षस्थ्रणामन्यथा व्याह्यानेन च पुनरिष कण्टकीकृते वेदमार्गे, सकललोक्षेक कल्याणाय वेदान्तार्थप्रकाशायच श्रेपावतारभृतो भगवान् रामाञ्जाचार्यः ब्रह्मस्त्रस्य योधायनाद्यनुसारि श्रीभाष्यनामकं ब्रह्मस्त्र
भाष्यंकृत्वा निमग्नवेदार्थंपुनरिष प्रकाशयामास । तत्र च भगवत्,
श्रंकरमतस्य स्वरूपंहि-अश्रेपविश्लेपशृन्यं निर्मृणं ब्रह्मवेतत्त्वम् ।
तदेवनित्यमुक्त बुद्धस्त्रप्रकाश चिन्मार्थेकरसं ब्रह्मवेवानाद्यविद्यो-

पहितं जीवमायं च भजते । निर्विश्चेपचिन्मात्रातिरेकि नाना-विभ ज्ञातृज्ञेय तत्कृत भेदादिकं सर्वं तस्मिन्नेय परिकल्पितं मिध्याभृतमिति । अयं सिद्धान्तोहि सर्वधंयलोकविरुद्धोवेद विरुद्धश्च ।

तथाहि-अस्मिन् सिद्धान्तेप्रायेण बौद्धादि वेदवाह्यमत-साम्यमेव वर्तते । वेदवाह्या, अपि ज्ञानसन्तानातिरिक्तं किञ्चि-दपि वस्तु नाजुमन्यन्ते । शंकरसिद्धान्तेऽपि ज्ञानातिरिक्तं सर्वे मिथ्येव । विशेषस्त्वयमेव यत्, ज्ञानस्य सौगतादिभिर्श्वणिकत्वं मन्यते, भवता तु ज्ञानस्यनित्यत्वमिति ।

तत्र पृच्छामः—नित्यत्वं स्वरूपे विश्वेपणं दीयते-उत स्वरूपमेव, नित्यत्वस्य'स्वरूपविश्वेषणस्वे विशिष्टाहुँतसिद्धान्तप्रवेशः।

स्वरूपत्वे च-स्वरूपस्य तेरप्यङ्गीकृतत्वात् पुनरपि स्वरूप-मात्रसाधनं किमर्थमित्युमयतः पाकारज्जः।

श्रुतिष्विप किश्चिदंशमात्रस्येव प्रामाण्यं तन्मते-तथाहि 'पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्त्रा खुष्टस्ततस्तेन।मृतत्त्वमेति' 'श्वाश्रौ द्वावजावीशनीशो' क्षरं प्रधानममृताक्षरं हरः' 'नित्यो-नित्यानां चेतनश्चेतनानामेको वहुनां यो चिद्यधातिकामान्' इत्याद्याः परश्यताः श्रुतयो जीवेश्वरप्रकृतिनिरुपण पराः । तत्र निर्विशेष ब्रह्मातिरक्त कृत्स्य मिथ्यात्व स्वीकारे जीवस्वरूप तन्तित्यत्व तद्मेदप्रतिपादकानां याक्यानां प्रकृति स्वरूपतिनिरुपण पराः । तत्र निर्विशेष ब्रह्मातिरक्त कृत्स्य मिथ्यात्व स्वीकारे जीवस्वरूप तन्तित्यत्व तद्मेदप्रतिपादकानां चाक्यानां प्रकृति स्वरूपतिनिरुपण पराः ।

तच पारमार्थिकापारमार्थिक मेद कल्पनया विरोध परिहारो न्याय्यः, ताहकार्थस्य स्वकपोलकल्पितत्नात् । अन्ततागत्या
वयध्यदापस्य जागरूकत्वाच । व्यवस्थापक प्रमाणाभावेन
विपर्ययप्रसंगेन त्यदीय समीहितार्थलामाभावाच्चेति । तस्मानिर्माणादिपद्चित कृतिपयान्येवचाक्यानि प्रमाणमद्वेत
सिद्धान्ते ।

यदि किश्चिदंशमात्रप्रामाण्यस्वोकारेणंच चेंदिकत्वाभिमान-स्तर्हि—हिंसानिपेध स्वीकारमात्रेण चौद्धाद्यांऽपि चेंदिकाः कथं न भवेयुः। न हिंस्यात् सर्वाध्रुतानि' इति हिंसानिपेधवाक्यस्य महानादरो चौद्धादि सिद्धान्ते। वस्तुतः निर्गुणादि कतिपय वाक्यानामप्यप्रामाण्यं तन्मत इति त्वन्यत्र विवेचितम्।

किश्व 'नित्यं विभुंसर्वगतं सुद्यक्ष्मं तद्द्ययं यद्भूतयोनि परिपश्यन्तिधीराः। इति श्रुतिवलेन भवता ब्रक्षणां नित्यत्व-सुच्यते—तदेव नित्यत्वं बौद्धसिद्धान्ताद्व्यावर्तकम्। तत्र किमिदं नित्यत्वं ब्रह्मासाधारणं भवतिसद्धान्ते—कि सर्वकालसत्ता-रूपम्, अथवा प्रष्टंसरहितत्वम्, उत्त कालावच्छेदनिष्टत्ति-रूपम्, आहोस्विद्वाधितत्त्वम्, उत्त निर्विकारत्वम्, यद्वा उभ-यावधिराहित्यम्। नाद्यः, अविद्याया अपि नित्यत्वप्रसंगात्। सापि सर्वेणकालेन सम्बध्यत एव। मर्वस्यापिकालस्यतत्का-र्यत्वाम्युपगमेन तदसम्बन्धानुपपत्तेः। नापि द्वितीयः, प्रष्वं-भस्य प्रष्टांश्वामावेन नित्यत्वप्रसंगात्। प्रष्टंश्वस्यनित्यत्व-

स्वीकारे च, त्रद्धव्यतिरिक्तानन्तप्रध्यंशनित्यत्वेन अर्धंकमेय नित्यमितिसिद्धान्तव्याघातः । नापि तृतीयः, कालस्यापि तत्सद्भावेन ततो विवेकासिद्धेः । नहिकालः कालान्तरेणाविच्छ-यते तथा सत्यनवस्थानात् । नापि स्वेन कर्मकर्त् विरोधात् । नापि चतुर्थः, अवाधितत्त्वेनाभिमतेषु सम्यक् शुक्तिरजतादिषु नित्यत्वप्रसङ्गात् । नापि पश्चमः विकाराणां निर्विकार-त्वेन नित्यत्वप्रसङ्गात् । तेपामपि सविकारत्वेऽनवस्थानात् । नापि पष्टः, व्यावहारिकोभयांतवस्वस्य संविदात्मके ब्रह्मण्यपि समानत्वात् । पारमार्थिकस्य तस्य प्रपञ्चेप्यभावेन तस्यापि नित्यत्व प्रसंगात् ।

तस्मानित्या संविदिति स्वगोन्टिमात्रकथा निर्भूलैवेति ।

अन्येपां यादव मास्करादीनां मतंत्वत्यंत श्रुतिविरुद्धमिति तु सर्वेपि दार्शनिकाः निरस्यन्तितन्मतं न पृथक् खण्डनार्हे तन्मतम्।

श्रीभगवद्रामानुजाचार्य्य सिद्धांते सर्वाण्येव श्रुतिवाक्यानि सुरक्षितानिभवन्ति । तथाहि-'निर्गृणं निष्क्रियं क्षांतं निरवद्यं निरक्षनिमं त्यादि निर्गृणवादिनीनां श्रुतीनाम्, 'एपआत्माऽप-इतपाप्मा विजरोविमृत्युर्विद्योकोऽपिपाद्यः, सत्यकामः सत्यसं-कल्यः इत्यादि दिन्यगुण,वोधक श्रुत्यनुसारेण हेयगुणविपयतया भामाण्यम् । अमेदवोधक श्रुतीनाम्, 'यसात्मा द्यरीरं यस्य पृथिवी द्यरीरमिं त्यादियटक श्रुतिमिः द्यरीरात्मभावोर्थः ।

श्वरीरस्य श्वरीयेपेश्वयाभिन्नत्वेन भेदप्रतिपादक श्रुतयाऽपि सुर-श्विताः भवन्ति । इत्थं सर्वश्रुतीनामविरोधः, श्रीभाष्यकाराणां सिद्धांते । इदमेव खद्ध श्रीमाष्यकाराणां मतं पराशरादि ऋष्य-भिमतं विशिष्टाईतपदवाच्यम् ।

पराश्चर न्यामशोधायनादि ऋषिभिरविच्छिन्नरूपेण प्राप्त-स्यापि विशिष्टाद्वेत सम्प्रदायस्य, वैदिकाभासैरन्येन्यांख्यातृभिः, वेदान्तस्त्रव्याख्यानेन, उपनिषद न्याख्यानेन च स्वोत्त्रेक्षितसि-द्धान्ते ऋषीणामभिप्रायस्य इठान्नीयमाने, वैदिकसिद्धान्तस्य जगतिप्रकाशाय श्रुतिस्त्राणामन्तेज्वरश्चमनायच श्रीभाष्यावतरणं जातम्।

यतिपुरन्दरेणभगवता श्रीभाष्यकृता रामानुजानाय्येण-सम्यगेव वैदिकः पन्थासुरक्षितः ।

यथोक्तमभियुक्तैः---

गाथा ताथा गतानां गलति गमनिका कापिली कापिलीना, श्रीणा काणादवाणी द्रुहिणहरगिरः सौरमं नारमन्ते, श्रामाकीमारिलोक्तिर्जगति गुरुमतं गौरवाद्रवान्तम्, काग्रङ्का ग्रंकरादेर्भूजति यतिपती सद्रवेदि त्रिवेदिम्॥

श्रीमगत्रदाचार्य्यपाद्शिष्यप्रशिष्याः वहवोहि वेदपारंगताः,
श्रुतिमार्गस्थापनधुरीणास्सममवन् । ते च वरदाचार्य्यश्रुतप्रकाश्रिकाचार्य्य वेदान्ताचार्य्य महाचार्य्य प्रभृतयः । एतंर्महानुभावैः
सुरक्षितोऽयं श्रीमाष्यसिद्धान्तोऽद्यापि लाकैः पूज्यमाना विद्यातते । श्रीमाष्यकारशिष्यैर्विरचितास्सन्ति नानासिद्धान्तप्रन्थाः,
श्रीमाष्यगम्भीरार्थप्रकाशाय वैदिकमार्ग द्यकविद्रावणाय च ।

#### श्रीदेशिकपादविरचित शतदृषणीग्रन्थस्याभिप्रायमजानता,

अह्रतसिद्धान्तान् परिष्कुर्यता, अप्ययदीक्षितेन यस्ति अद्यय्यक्तं तत्तु शतदूरणीग्रन्थस्य चण्डमारुतीं टीकां कुर्वता तत्कालीनरेव महाचार्य्यपादंः निरस्तम् । सिद्धद्याविजयादिभिर्महानिवन्धरेव-शिष्टानपि सर्वान् वादान् निरस्य श्रुतिमार्गे स्थापितश्च ।

श्रोवादावळीकाररपि बहुधाऽद्वेतमतं निरस्तं श्रीभाष्यमतं च प्रकाशितम् ।

एवं ऋषिपरम्परापरिशुद्धं वैदिकजन मूर्घामिपिक्तं श्रीमा-ष्पमतीर्थांकृर्तुकामेन केनचिदद्वंतसम्प्रदायाभिमानिना, अनन्तकृष्ण शास्त्रिणा 'येन केन प्रकारेण प्रसिद्धः पुरुषोभवेदि'ति न्यायमजु-श्रुत्य श्रीभाष्यसमालोचनात्मक वेदान्तरक्षामणिग्रन्थः निर्मितः ।

तदीय वेदान्तरक्षामणिग्रन्थोत्तरग्रदाननिरतैः विशिष्टाद्वैत सिद्धान्त निर्धारणधुरन्धरैः, अयोध्यास्यै पं॰ श्रीग्रुरलीधराचार्यैः वेदान्तरक्षामणिन्यामोद्दविद्रावणात्मक वेदान्तमार्तण्ड, इत्याख्यं स्वप्रवन्धंनिर्मायं वेदान्तरक्षामणा उद्घावितादोषाः शतधाः निरस्ता, श्रुतिस्मृतिन्याय प्रमाणादिभिः, अद्वेतवादाश्च खण्डिताः । श्रुति-स्मृतिप्रमाणपरिपूणोंऽयं 'वेदान्तमार्तण्डः' वादिजनेभ्यः जिज्ञा-सुजनेभ्यश्च सन्तोषं प्रयच्छन् ।

निर्मत्सराणां विदुषां त्रीतये सम्यम् भविष्यतीति विरमति।

## पं० श्रीरामदुलारे शास्त्री ध्याकरणंभेदान्ताचार्यः

# "विषयानुक्रमणिका"

| विषय प्रश                                                                       | ङ्गाः |
|---------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ब्रह्मसूत्रस्य तत्त्वतो भाष्यं श्रीभाष्यम्                                      | ٤     |
| वेदान्तमार्तण्डस्य निर्माण प्रसङ्गः                                             | ą     |
| प्रमाजिक्षासा सूत्रस्यार्थवर्णनप्रसंगेन संक्षेपत उभयसिद्धान्त प्रदर्शनम्        | 8     |
| अविगानिष्टत्तिरेष मोक्ष्य्त्यस्याद्वैतमत साधकत्वेन परसिद्धान्ता-<br>जुवादः      | k     |
| अविद्यानिष्टत्तिरेव मोक्षड्रयत्राहैतमत निराशः                                   | 9     |
| प्रपश्चस्य मिथ्यात्वनिरसनपूर्वकं बहुप्रमावेन सत्यत्वस्थापनम्                    | 5     |
| प्रपश्चस्य मिथ्यास्य साधवं परोक्तं चित्सुखानुमानखण्डनम्                         | 3     |
| द्रपृष्टय इत्यत्र भामतीकारमत खण्डनम्                                            | 12    |
| आत्मा वारं द्रष्टच्य इत्यस्याः श्रुतेः श्रीभाष्यकाराभिमत सिद्धान्त<br>प्रदशेषम् | 13    |
| वाक्वार्थंद्वानस्य मुक्ति साघनत्वभङ्गः                                          | 24    |
| मक्तेर्मुत्तयुपायत्वे श्रुतिस्मृति प्रमाणोपन्यासः                               | १७    |
| स्मृतिः प्रत्यक्षमिति परैःकृतस्य श्रीभाष्यानुवादस्य भ्रमत्वम्                   | 95    |
| अपरोक्ष साक्षात्कारस्य बन्धनिवर्तकत्व खण्डनम्                                   | २०    |
| पराभिमत विविदीपासाधनत्व निरसनपूर्वकं कर्मणां द्वानसाध-<br>नत्थम्                | २१    |
| वाक्यार्थक्षानस्याविद्यानिवर्तकत्वपश्चेशास्त्रविरोधः प्रत्यश्चविरोधश्च          | २३    |
| शाब्दापरोक्षवादभङ्गः                                                            | 24    |
| तत्त्वमसीत्रादि वाक्यार्थक्षानोत्वत्तौ भेदवासनायाः प्रतिबन्धकृत्व               |       |
| निरास:                                                                          | 50    |

| विषय •                                                               | विशिक्षी:               |
|----------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| पूर्वोत्तरमीमाशयोः शास्त्रेक्य समर्थनम्                              | 35                      |
| शास्त्रेक्यवादेऽतुमान प्रदर्शनम्                                     | ३२                      |
| नित्यानित्य विवेकादेः पुर्ववृत्तत्वभक्कः                             | \$8                     |
| सामान्यतो नित्यमसीत्यादि परोक्त कल्पितप्रकार सण्डनम्                 | ξw                      |
| शमद्मादेः स्वरूपतो ब्रह्मविचारोपयोगिस्वमिति न्तन कल्पित              |                         |
| प्रकारस्यापि निरासः                                                  | 35                      |
| कर्मविचारस्यैव शास्त्रारम्भत्वमितिसमर्थनम्                           | ยา                      |
| शास्त्रिक्यवादे पूर्वपश्चानुवादः                                     | પ્રર                    |
| शास्त्रेक्यवादे पूर्वपश्रखण्डनम्                                     | 83                      |
| शास्त्रं क्यनादेऽपश्रुताधिकरण नैयथ्यपरिहारेणाईतगतेबैयथ्यंसम          | र्धनम ४४                |
| अत्तव्यच नित्यत्विमिति सूत्रेणापि शास्त्रेक्यम्                      | 84                      |
| परोक्त देवताधिकरण वैयर्थ्यपरिहारः                                    | ४७                      |
| विधुराधिकरण देवताधिकरणयोरहैतमते एव वैयर्थ्यम्                        | 82                      |
| शास्त्रेक्यवादे न शंकरभगवत्पादानुमतिरिति पूर्वपक्षानुवादः            | 38                      |
| शास्त्रेक्यं भगवतशंकरपावानुमतम्                                      | ko                      |
| पुनम्सिपराणां शंकरमन्थानांपराभिमत निर्वाद अण्डनम्                    | . 22                    |
| भामती परिमलकाराणां शास्त्रीक्यं सम्मतम्                              | 80                      |
| संदितमेतच्छारीर७ं जैमिनीयेन पोड्शलक्ष्णेनेति वृत्तिकारमन्थ           |                         |
| श्चेष निरासः                                                         | Ęo.                     |
| क्ष । गरासः<br>निर्विशेषवस्तुनः प्रमाणसामान्यशून्यत्वम्              | <b>43</b>               |
| निर्विशेषवस्तुनः पराभिमतः प्रामाणिकस्थलाण्डनम्                       | <b>५२</b><br><b>६</b> ई |
| ह्वीघट इत्यत्र परोक्त वादभङ्गः                                       | વર<br>ફ્લ               |
|                                                                      |                         |
| मेशोन प्रत्यक्षमाञ्चः संन्यात्र प्राधे च प्रत्यक्षमिति परोक्त सिद्धा |                         |
| सण्डनम्                                                              | . 40                    |

| विपय                                                                      | प्रमुद्धाः  |
|---------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Timentalia dentre attacentente en el  |             |
| सन्मात्रपाह्यसे प्रत्यक्षस्य शास्त्रस्यातुय।दक्तस्य प्रसङ्गे ऽद्वेतसिद्धि |             |
| कारमत खण्डनम्                                                             | ५३          |
| त्रत्यक्षप्राह्मत्वे प्रह्मणःजङ्कत्वादिक्षेषु प्रसंगे परोक्तयुक्ति विशेष  |             |
| खण्डनम्                                                                   | ag          |
| ब्यावर्तमानस्यानुमानस्रण्डनम्                                             | ७६          |
| व्यायर्तमानत्व स्थापनिराकरणम्                                             | 44          |
| पराभ्युपगतानुभूतेः स्वयंत्रकाशत्व खण्डनम्                                 | 30          |
| अनुभूती वेदात्वसमर्थनम्                                                   | <b>5</b> 2  |
| वेद्यत्वेऽननुभूतित्वं परिहारः                                             | द२          |
| अहमर्थ एवात्मा                                                            | <b>⊏</b> k  |
| अहमर्थात्मस्वे परोक्त पूर्वपक्षानुवादः                                    | <b>5</b> \$ |
| अह्मर्थात्मत्वे परोक्त पूर्वपक्षस्वण्डनम्                                 | 50          |
| अहमर्थानात्मत्वे परोक्तानुगान लण्डनम्                                     | 55          |
| सुखापरोध्यमात्रं न पुरुपार्थः                                             | 63          |
| जीवन्युक्ति खण्डनम्                                                       | 83          |
| परोक्ताव्रस्थानुमान खण्डनम्                                               | ६२          |
| स्वप्रकाशस्य हेतुकाहमर्थानात्मत्वानुमानस्य स्वप्रकाशस्यस्रभूणस्           | <b>u</b>    |
| च निराकरणम्                                                               | 83          |
| <b>अ</b> ष्टेतसिद्धिकारोक्त स्वप्रकाशस्य सक्षणभंगः .                      | ६६          |
| अणोरात्मनः कथंसावयवंधर्मभूतव द्यानिमत्याक्षेपनिरासः                       | ७3          |
| व्रह्ममिथ्या, अविद्यावस्सम्बन्धिज्ञानविषयस्वादिस्यादि मिथ्यास्व           | TT-         |
| जुमाने <b>पूर्वपक्षा</b> नुवादः                                           | થ3          |
| श्रम मिथ्या अविद्यावत्सम्यन्धिज्ञानविषयत्वादित्याचनुमाना-                 |             |
| नाब्रिक्याधिकत्वादि समर्थेनेनसिद्धान्तत्वम                                | 22          |

| ब्रह्म न सिथ्या, अविद्यापरिणामत्वासावादितिपरोक्त संत्रितिपक्ष     |     |
|-------------------------------------------------------------------|-----|
| बाग्हनस्                                                          | 808 |
| भाश्रयातुपत्ती परोक्त पूर्वपक्षातुवादः                            | 908 |
| आश्रयानुपपत्तौ परोक्त पूर्वपक्ष खण्डनम्                           | 100 |
| तिरोघानानुपपत्ती परोक्त पृर्वपक्षोपन्यासः                         | 990 |
| भाषरूपानिवंचनीयाज्ञाने परोक्त सिद्धान्तोपन्यासः                   | 993 |
| भावरूपानिर्वे चनीयाज्ञानखण्डनम्                                   | 114 |
| मुख मूढ़ादि पदैरिप नानिर्वचनीयाज्ञानसिद्धिः                       | 995 |
| एतावन्तं काळं न किश्विदहमज्ञासिपमिति प्रबुद्धसरणान्यथातु-         |     |
| पपत्या भावरूपाद्मानसिद्धिरिति पूर्वपक्षखण्डनम्                    | 998 |
| भावरूपाज्ञानसाधकानुमान 'खण्डनम्                                   | 922 |
| साश्चि सिद्धाज्ञानस्याभावाद्वियेचनमात्रं क्रियत इति परोक्तवाद     |     |
| निरासः                                                            | 128 |
| जड्विपयकज्ञाने भावप्रकाशिकोक्तस्यभिचारस्य तादवस्थ्यम्             | 924 |
| भद्देताभिमतप्रकाराकत्यस्थ्रण खण्डनम्                              | 125 |
| मावरूपाद्यान साधकानुमाने सप्तविधप्रति प्रयोग प्रदर्शनम्           | 928 |
| सप्तविध प्रतिप्रयोगे पूर्वपक्षोपन्यासः                            | 930 |
| सप्तविघ प्रति प्रयोगाणां निर्वीयत्व समर्थनम्                      | 939 |
| अनुतेन प्रत्युद्धा इति श्रुत्यर्थ विचारेणानिर्वचनीयाज्ञान खण्डनम् | 730 |
| अनिर्वयनीय बाद खण्डनम्                                            | 356 |
| तम परेनाप्यनिर्वधनीयाज्ञान सिद्धिरिति पराभिमान निरासः             | 180 |
| मायापदं मिध्यात्थवोधकमिति पूर्वपक्षस्योपन्यासपूर्वकृत्त-          |     |
| <b>?सापडनम्</b>                                                   | 18  |
| तत्वमसी त्यत्रैक्योपदेशस्सामानाधिकरण्यार्थ इति पूर्वपक्ष संप्रहः  | 183 |

| चिपय ं                                                                                                         | प्रश्नद्धाः |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| तत्वमसीत्यत्रेक्योपदेशस्सामानाधिकरण्यार्थे इति पूर्वपक्ष                                                       |             |
| खण्डनम्।                                                                                                       | 188         |
| एक विज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञावाष्ट्रवाथ विचारः।                                                            | 180         |
| मृत्तिकेस्येवसत्यमित्यस्याद्वेतमतेयेयर्थ्यम्                                                                   | 185         |
| परिणामवाद एव श्रुतिस्पृति सृत्र सम्मतः नतु विवर्तवादः।                                                         | 381         |
| शरीर वाचकानांशन्दानां शरीरि पर्यन्तत्वे, इदं रजतिसति-                                                          |             |
| षद् भ्रान्स्थाप्रवृत्तिरित्यद्वैतमत्तवण्डनम्                                                                   | 940         |
| शरीर वाचकानां शब्दानां शरीरिं पर्व्यन्तस्य परोक्त दोपोपन्या                                                    | -           |
| सस्तरखण्डनब्चेति •                                                                                             | 943         |
| अध्यस्तवाचकानामधिष्ठाने मुख्यपृत्तत्वमित्धद्वेत सिद्धान्त                                                      |             |
| ख्यडनम् •                                                                                                      | 145         |
| शरीर वाचकानां शब्दानां शरीरि पर्य्यन्तत्वे शरीरं नश्वरमिति                                                     |             |
| परोक्त दोय निरासः                                                                                              | 980         |
| गवादि शब्दानां जातावेव शक्तिरिति मीमांसकमत खण्डनम                                                              | 748         |
| पृथगात्मानमिति भुतौ परोक्त पूर्वपक्षखण्डनम्                                                                    | 163         |
| असण्डाकारवृत्तेत्वतः, नाराइति सिद्धान्तस्यायुक्तत्वम्                                                          | 168         |
| ब्रह्माञ्चान नारा विकल्पेनाई तमत निरसनम्                                                                       | 140         |
| कोऽयमध्यासस्य ज्ञाता, इत्यत्र पूर्वपक्ष निराकरणम्                                                              | 37E<br>30F  |
| अद्वितीय श्रुतिरिप न मिथ्यात्वे प्रमाणम्<br>मृत्तिका दृष्टान्तेन प्रपश्चिमक्यात्वमेव साध्यत इति परोक्त सिद्धा- | 194         |
| न्तस्य बहुक्रोपत्वम्                                                                                           | 168         |
| वाचारम्भणादि पदानामद्वेतमते वैयर्ध्यम्                                                                         | 964         |
| निर्धानः परमं साम्यमिति श्रुतौ जीव ब्रह्मणोरेक्यभङ्गः                                                          | 966         |
| सत्यंशानमिति वाष्यमि न निर्विशेषपरम्                                                                           | 301         |

| विषय                                                                    | पृष्ठाङ्काः |
|-------------------------------------------------------------------------|-------------|
| शौक्ल्यादि रद्यान्तेन स्वरूपमेव व्यावृत्तिरिति रप्टान्तस्य बहु-         |             |
| वैपम्यम्                                                                | ١८३         |
| सगुण निर्गुण श्रुतिविषये, अद्वेत्तसिद्धान्त प्रदर्शनम्                  | 154         |
| सगुण निगुंण अतिविषये, अर्डत सिद्धान्त खण्डनं स्वसिद्धान्त               |             |
| प्रवासी संभा                                                            | 154         |
| कोबानूतना धर्मः निगुणवाक्येन बोध्यत रति पूर्वपक्ष समाधानम               |             |
| छागपश्चन्यायस्वरूप विवेधनमद्वेत सिद्धान्त निरसन्ध                       | 181         |
| श्रुतप्रकाशिकोक्त विरोधाधिकरणन्यायविचारः                                | 183         |
| आनन्दं ब्रह्मणो विडानितिस्तुतौ राहोः शिर इतिवदौपाधिक भेव                |             |
| सण्डनम् ः                                                               | ૧૬૪         |
| विष्णुपुराणस्य निषिशेष विषयसे पूर्वपक्षानुवादः                          | 339         |
| विष्णुपुराणस्य सविशेषं विषयत्वस्थापनम्                                  | 124         |
| प्रकृतिर्था सथास्यातेति श्लोकार्थ विचारः पूर्वपक्ष निरासश्च             | २०१         |
| भेषजं भगवत्यापितरिति श्रोके परोक्ताक्षेप निरासः                         |             |
|                                                                         | २०३         |
| पूजायोभगवच्छुन्दः क्रियतेह्योपचारिकः, अनेनश्रोकेन पूर्वपक्षो-<br>स्थानम | 0.4         |
|                                                                         | २०५         |
| पूजाया भगवष्ठव्यस्य युक्तविषयस्य स्थापनेन परोक्ताक्षेप<br>निरासः        | २०६         |
| प्रत्यस्वमित मेदमिति श्रोकार्थ विचारः                                   | 308         |
| आध्यस्वेतसो ब्रह्मकित श्रोकार्थ विचारेण परोक्त वाव् खण्ड                |             |
| अविकाराय ग्रुद्धाय, इत्यनेन पूर्वपक्षोपन्यास पूर्वकं सिद्धान्त          | नम् राश     |
| स्थापनम                                                                 | 236         |
| निह पराशरंगीय योगमहिमा वेदार्थः साक्षास्कृत इत्याक्षेप निरा             |             |
| यनमयश्व जगदिति श्रीषं पूर्वपक्ष सण्डन पूर्ववं सिद्धान्स                 | 24.         |
| समर्थनम्                                                                | २२०         |
|                                                                         | 4.4         |



श्री १००८ श्री उत्तर अहोविल झालरिया मठाधीश्र श्री बीर राधवाचार्य्य स्वामीजी महाराज श्रीरमा वैकुण्डमन्दिर, पुरुकर



### • [ २१ ]

| विष्य ।                                                    | वृष्ठाङ्काः |
|------------------------------------------------------------|-------------|
| सर्वाणि वेदान्त सुत्राणि निर्विशेषाद्वैतवादस्यप्रतिकूलानि  | 5,5%        |
| नस्थानतोऽपीति सूत्रे स्थमते परोक्त दूपणापन्यासः            | 5,80        |
| नस्थानतोऽपीति सूत्रे परोक्ताक्षेप समाधानम्                 | 389         |
| नस्थानतोऽपीति सूत्रस्याद्वेत मते श्रतिकूळत्व निरूपणम्      | 284         |
| अरूपविदिति सूत्रस्याँद्वैतमते प्रतिकूळस्य निरूपणम्         | 288         |
| मात्रालाषयं न वैयासिकानामिति पक्ष खण्डनम्                  | २५२         |
| नाभाव इतिसूत्रेऽईतमतस्य योगाचारतुल्यत्वम्                  | २५४         |
| आनन्दमयाधिकरणं निष्कर्षः                                   | २५५         |
| आनन्दानन्दिनो र्न मेद इति परोक्त कारिका लण्डनम्            | २५८         |
| जीवस्य प्रतिबिम्बभावेन विकारित्वनिरसनम्                    | २६०         |
| आनन्दमयपदे विकारार्थमयट् खण्डनम् "                         | 369         |
| प्राचुच्यंस्य परामिमत विजातीयाल्पस्वनिराशः तत्रैवाप्ययदी-  |             |
| क्षित सिद्धान्त सण्डनम्                                    | २६२         |
| स्थानप्रमाणकृतानन्दमय ब्रह्मत्वे परोक्ताक्षेपसमाधानम्      | २६५         |
| नित्यं बृद्धशराविभ्य इति सूत्रस्य पराधिमनार्थोपन्यासः-     | २६६         |
| नित्यं बृद्धशरादिभ्य इत्यत्र परोक्तार्थं बहुदोपनिरूपणम्    | २६७         |
| विकारार्थं पूर्वपक्षोत्तर प्रदानयोरिभप्रायवर्णनम           | २७३         |
| ,आनन्द्मयस्य जीवत्वानुमान खण्डनम्                          | २७२         |
| तत्त्रकृत वचने मयहिति सूत्रस्यहेधा व्याख्यानपरं परिमल बन्ध | <b>!-</b>   |
| खण्डनं 'प्राचुर्व्याद्वे ति' श्रीभाष्याशयवर्णनश्व          | 508         |
| सुतसंहिताया अप्रामाणिकत्ये परोक्त सिद्धान्तानुवाद          |             |
| स्तरलण्डनभा                                                | २७६         |
| तादातस्य सम्बन्धेन घटे रूपमिति प्रतीनिखण्डनम्              | 305         |
| आनम्ब्मयानम्ब्पदं सम्भावादभङ्गः                            | 369         |

| 1944                                                               | <b>र</b> क्षाक्षाः |
|--------------------------------------------------------------------|--------------------|
| विज्ञानमयेन जीवस्य प्रहणे सर्वमधिकरण वैयथ्य मिति परोक्ता-          |                    |
| क्षेप समाधानम्                                                     | <sup></sup> २८२    |
| आनन्दमयोऽभ्यासादिति सूत्रेणाक्षेपनिराशः                            | 264                |
| परोक्त स्वरूपासिद्धि खण्डनम्                                       | 760                |
| अहे तमते पश्चपदे अक्षणा सातु नायाग्या, इति वादस्य                  |                    |
| खण्डनम्                                                            | 365                |
| द्वितीय तृतीय सूत्रस्य वैयर्थ्य प्रसङ्गपरिद्वारः                   | 259                |
| तद्धेतुन्यपदेशादिति सूत्रस्यास्मिनिति सूत्रेण पुनकक्ति प्रसंगपरिहा | रः २९३             |
| मान्त्रवर्णिक सूत्रोक्तापेक्ष परिहार:                              | 255                |
| नेतरेति सूत्रगतपूर्वपश्च निरासः                                    | २१७                |
| कामाच नातुमानापेक्षेतिसुत्रेंऽऽर्श्नेप खण्डनम् श्रुतप्रकाशिका      |                    |
| याक्यस्य पुनरुक्तिनिरासपरत्वेनयोजनाया भ्रमत्व स्थापनथ्य            | ₹•1                |
| पुच्छं ब्रह्म न आनन्दमयाधिकरण वाक्यप्रतिपाशम्                      | ३०५                |
| पुच्छन्नहाबादं परोक्तदोप खण्डनम्                                   | ३०६                |
| आनन्द्मयाधिकरणगतस्त्राणां शांकरव्याख्यान खण्डमम्                   | ž o s              |
| त्रह्मसूत्राणां व्याख्यानं श्रीभाष्यमेव श्रुतिस्मृति सुत्रातुकूछम् | 108                |

श्रीभाष्यस्य मगवत्स्वरूप याथात्म्यप्रकाशकत्वमिति

311

# "शुदाशुदिपत्रिका"

| •                            |                |                                 |
|------------------------------|----------------|---------------------------------|
| अगुद्धम् ,                   | ãо             | र्प० शुद्धम्                    |
| यथो पश्चिप्त'                | . 2            | १३ यथाप्रतिक्षिप्तं             |
| रोछपूरुप •                   | . 3            | ८ शैळानन्तपूरुप                 |
| निराशेन                      | 3              | ११ निरासेन                      |
| समालोचनास्मकः                | ą              | १५ समाछोचनात्मक                 |
| प्रत्थः                      | ą              | १५ प्रन्यरुपेण                  |
| नियद्धः -                    | ş              | १५ निवद्धानि                    |
| विचारानन्तर्यं               | ં છુ ન         | १० विचारानृन्तरं                |
| मामतीकारापि ,                | v              | ५३ भामतीकारा अपि                |
| अर्थात्पादकस्य               | ٤.             | १ अर्थोत्पत्ती                  |
| विस्तारः                     | 10             | ४ निस्तारः                      |
| श्री महामातुज                | .1≒            | १० श्रीमद्रामानुज               |
| परिचायतं कत्व                | ३१             | १२ परिचायकत्य                   |
| गोप्ठ्या                     | 88             | १० गोष्ठी                       |
| स्पष्टरचेदं                  | 88             | १६ स्पष्टीश्वतंचेदं             |
| <del>पुरुक्ति</del>          | <b>§1</b>      | १७ पुनसक्ति                     |
| 'परोत्                       | ५२             | ३ पगेत                          |
| पुरुक्ति                     | 83             | ३ पुनकक्ति                      |
| पूर्वेमिविति                 | <b>५</b> २     | १६ पूर्वमिति                    |
| <b>क्षोदक्षमः</b>            | 48             | २२ विश्रतिपत्तिः                |
| बदतः '                       | <del>५</del> ६ | 1६ वदन                          |
| <b>ब्रह्मणोभूतत्वा</b> म्यां | १७             | अ ब्रह्मणोभस्यत्व भू तत्वाभ्यां |
| नतु .                        | 20             | २२ नत्                          |

### [ 88 ]

| जशुद्धम् ,                  | ão   | पं० शुद्धम्                  |
|-----------------------------|------|------------------------------|
| परस्य ग्रुपक्षिप्तम्        | ५७   | २१ परस्वप्रतिश्चिप्तम्       |
| सति                         | Ę۶   | १३ सत्यां                    |
| कथनं                        | Ę٦   | १५ केथं न                    |
| नास्मरति                    | Ą٩.  | ॰१६ न स्मरति                 |
| नयायिकाः                    | \$C  | १६ नैयाविकाः                 |
| वातेचा                      | 30   | १२ वातेचा                    |
| निरस्याताम्                 | 53   | २० निरस्यताम्                |
| अहंप्रत्ययगोरस्वंतु         | 55   | ४ अहंप्रत्ययगोचरत्वं तु      |
| बन्धरादित्यू                | 63   | ८ वनघराहित्यं                |
| पुरुषाथेत्वा •              | ر وع | ११ पुरुपार्थित्वा            |
| <b>युद्धसम्बन्धमात्रमेव</b> | ٤٥   | १२ सुखसम्बन्धितयैष           |
| शरीणि                       | ६२   | १ शरीरिणि                    |
| रष्ट्रध्यः                  | દ્ધ  | १६ द्रप्टब्यः                |
| तदंगाकर्नु या               | 63   | ५ तदङ्गीकमृ <sup>°</sup> णां |
| शरीण ू                      | ६२   | ६ शरीरिणि                    |
| चिद्नतरचिद                  | ६५   | १८ चिदन्तराचिद               |
| विद्यान                     | ६५   | ३ विरहात्                    |
| तादवस्थेन ,                 | 73   | २२ ताद्वस्थ्येन              |
| वस्तुतचु                    | १८   | 1३ वस्तुतस्तु                |
| दुष्टम्बरव                  | 100  | १७ दोपमूलत्व                 |
| सामकालिकत्व                 | 101  | ६ समकालिकत्व                 |
| सामकाछिकत्वे                | 909  | १० समकाछिकत्वस्य             |
| अन्यसरीय                    | 908  | १४ अन्यतर                    |
| अन्यतरीय                    | 709  | १७ अन्यतर                    |
| दुष्टमूलस्व                 | 908  | १४ दोपमुळस्ब,                |

| •                         |     |                           |
|---------------------------|-----|---------------------------|
| अग्रहस्                   | do  | पं गुद्धा                 |
| कल्पिनापि                 | 103 | १८ कल्पनापि               |
| <b>ब्यतिरेकि</b> ष्याप्ति | 908 | १८ अन्वयन्याप्ति          |
| दुर्वारेव                 | Ser | १६ दुरुपपादैव             |
| त्रहाशानं                 | 308 | १। त्रह्मज्ञानं           |
| दिरूपमिति "               | 252 | १ निरूपणमिति              |
| अभिष्राद्वेतिनां          | 131 | १६ नाशोऽभिशेऽदैतिना       |
| विविक्तानं                | 126 | १४ विविकाज्ञानं           |
| <b>पादनं</b> धुम          | 125 | ६ पादनमुत                 |
| तास्पर्ध .                | 125 | १० तात्पय्यमिति           |
| ज्ञानस्यानुत्पन्नत्वान्   | 133 | े १७ ज्ञानस्यासिद्धस्यान् |
| त्रामाणिम्                | 133 | <b>१८ </b> शामाणिकत्वम्   |
| प्रतीति                   | 181 | १५ प्रतीतिः               |
| सनिरुद्धः                 | 183 | १२ समिददः                 |
| विरोधा                    | 183 | ४ विरोधो                  |
| जाति                      | 186 | ३ याति _                  |
| आस्मेति                   | 144 | १४ आत्मेति                |
| मुख्यवृत्त्वमिति          | 150 | ११ मुख्यवृत्तमिति         |
| मुख्या एव रावादि          | 160 | ५ मुख्यपत्र गनादि         |
| <b>ह्यक्तिपर्यन्तताया</b> | 140 | १३ व्यक्तियर्थन्तताया     |
| व्रह्मपुथक्               | 153 | ८ ब्रह्मावृथक्            |
| त्यमसीतिबोध               | 153 | ४ स्वमसीतिबोधः            |
|                           | 153 | 1३ं जीयब्रह्मणोः          |
| जीवब्रहाणः                |     | ८ जीवत्रक्षणोः            |
| जीवत्रद्धणः               | 158 | •                         |
| यच्छन्दाह                 | 164 | २२ यन्डस्ट् आह्           |

| अशुद्धम्,                 | go    | <b>นื่</b> อ | शुद्धम्             |
|---------------------------|-------|--------------|---------------------|
| यथा च                     | 101   | ३ य          | राचन                |
| खडायां                    | 948   | ৭২ ক্র       | ्वायां .            |
| स्तूपं                    | १७४   | १४ म्        | <b>Ç</b> İ          |
| <b>अस्मिनप</b> क्षे       | १७६   | ३ अ          | स्मिन्पक्षे         |
| सार्ध्यक्य                | १७६   |              | । <b>র্থক্</b> য    |
| तदपिपूर्वमेव              | १७७   | ક વૈક        | र्भेमेब             |
| स्याहिभिः                 | 966   | 15 5         | वादिभिः             |
| स्वरसिकापगर्वी            | 150   | 19 €         | वरसिकावगतौ          |
| निरूपिताः                 | १८२   | २ र्         | नेरूपित             |
| च्यावहारिकत्वं ं          | ٩८६   | 5 2          | ध्यावहारिक <u>ं</u> |
| पारमार्थिकत्वसिति         | े १८६ | 5            | पारमार्थिकमिति      |
| संकोचन                    | 158   | 90           | संकोचेन             |
| प्रस्यक्षा च . ं          | १६४   | 29           | प्रत्यक्षा          |
| गन्धमपि                   | 184   | 99           | गन्धोऽपि            |
| भृतिमप्य <u>नुष</u> ्द्रः | 95.6  | 18           | श्रुतिरप्यनुष्कृता  |
| श्रुतिशरणानां             | १६४   | 9            | श्रुतिशरणेः         |
| दोऽहम्                    | २००   | 15           | दोहम्               |
| पदे न                     | २०६   | 8            | पदेन                |
| ब्रह्मवोधकत्वे न          | २०७   | 15           | ब्रह्मचोधकत्वेन     |
| प्रतिमटस्वात्             | २०७   |              | प्रतिभटत्वस्य       |
| ्कर्मरूपा विधाव           | 212   | 13           | कर्मरूपाविद्याध     |
| <b>हि</b> था              | 219   | 3            | ( द्विधा            |
| श्राकाः '                 | * 550 | •            | ६ महोकाः            |
| मह्नायप्रज्ञेः            | ३३८   | 3 9          | ० महनीयप्रज्ञैः     |
|                           |       |              |                     |

| अशुद्धम् ,    | qo        |      | чo | शुद्धम                     |
|---------------|-----------|------|----|----------------------------|
| कूर्वन्ति     |           | ३३६  | 14 | कुवन्ति                    |
| वरोशिक        |           | २३०  | 8  | वेशेपिक                    |
| इतिबाच्यमिशि  |           | २३३  | 10 | वाष्यमिति                  |
| इंतुत्वेन     |           | ₹३ई  | २० | देतुत्वं                   |
| मुख्यमे       | ,         | '२३८ | 11 | मुच्यते                    |
| सम्बद्य       |           | 35¢  |    | सम्पद्य                    |
| जीवेन         |           | २५७  | 4  | जीवे न                     |
| चेदमाचाय्यः   |           | ३५६  | 8  | चेदमाचार्य्यः              |
| पारमाथिकत्व   | अपारमथिक  | ३५६  | 95 | पारमार्थिकत्वाद्वारमार्थिक |
|               | स्वाभ्यां |      |    | त्वाभ्या                   |
| विद्नां       |           | ₹60" | 3- | वादिनां                    |
| वक्तव्य :     |           | २६१  | ş  | वक्तव्यं                   |
| प्राचुय्यास्य |           | २६४  |    | प्राच्यांशस्य              |
| निराशकानां    |           | र⊏३  | 3  | निरासकानां                 |

गुणैकपश्चपातिमिः सुघिमिः स्खलिता अग्रुद्धय स्तंश्चोध्यपठनीया ।

भ शुभामा भ

प्रथमोऽनन्तर्रूपश्च द्वितीयो लक्ष्मणस्तथा वृतीयो वलरामश्च कलौरामानुको स्नुनिः सर्वेदेशदिशा कालेप्यन्याहत पराक्रमा। रामानुजार्य्य दिन्याज्ञा वर्द्धतामभिवर्द्धताम् ॥ तस्मं रामानुजार्याय नमः परम यागिने। यः श्रुतिस्पृति स्त्राणामन्तर्ज्यरमशोशमत्॥

अखिलशुवनजन्मस्थमभङ्गादिलीले । विनतविविधभूत बातरश्रेंकदीशे । श्रुतिश्चिरसि विदीप्ते ब्रह्मणि श्रीनिवासे । भवतु मम परस्मिन् श्रेष्ठपीभक्तिरूपा ॥

पाराक्षर्य्य वचस्सुधाम्धपनिपद्दुग्धान्धि मध्योद्धृताम् । संसाराग्नि विदीपनन्यपगतः प्रत्यात्मसंजीवनीम् । पूर्वाचार्य्य सुरक्षिताम्बद्धमति न्याघातदूरस्थिता । मानीतान्तु निजाक्षरैस्सुमनसा भीमाः पिवन्स्वन्यहम् ॥

अरन्त्रसद्वृत्त मणीमनन्त गुण गुम्फिताम् । अपूर्वमालां मन्येऽहं पूर्वाचार्यपरम्पराम् ॥

जयति सकलिया बाहिनी जन्मशैलो । जनियथपरिष्ठति श्रान्ति विश्रान्ति खाखी । निखलकुमतिमायाक्वरीयालसूर्यो । निगमजलिथेवेलापूर्णचन्द्रोयतीन्द्रः ॥ यत्र मे लोक कर्रवाण कारिणी परमाकला द्विज रूपेण भविता या तु सङ्कर्पणामिधा

# · 全臺以臺東

( वेदान्तरक्षामणिब्यामोहे विद्रावणात्मकः )

( ग्रांकरभाष्यसमालोचनात्मकश्च )

वेदान्तमार्त्तगडः

हापरान्ते कलेराही पाखण्ड प्रचुरेजने रामानुजेति भविता विष्णुधर्म प्रवर्तकः



#### ग्रन्थ कर्ता



श्रीमद्वेदमार्गप्रतिष्ठापनाचारवाँभगवंदान्तप्रवर्तदाचार्य सर्वतन्त्र स्वसन्त्र अगव्युक श्रीमद्रभगवदामानुज विशिष्ठार्द्ध सिद्धान्तिविश्वरिण सार्वभौम श्री १००८ श्री स्वामी पं० श्री मुरलीधराचार्य्य शास्त्री दर्शन केवरी तर्वनाचर्यात स्वाकरणाचार्य्य वेदान्त तीर्थ श्रीकृष्णभवन अयोष्या ॥ छ श्रीः छ ॥ श्री निवसपरवद्यणे नमः ॥ श्रीमते रामासुत्राय नमः॥

## वेदान्समार्तगडः

( वेदान्तरश्चामणि व्यामोहविद्रावणात्मकः ) ( शांकरगाप्य समाछोचनात्मकश्च)

अशेष-चिदचिद्रस्तुशेषिणे, शेषशायिने । निर्मलानन्त कल्याणनिषये विष्णवे नैमः ॥१॥

कुत्वानवद्यं निगमान्तभाष्यं निराकृतं येन भयं श्रुतीनाम् । प्रतारितानामयहुश्रुतंस्तं रामानुजं योगिनमाश्रयामः ॥२॥

द्धाराह्म स्पूरागराधिमत्रेतं विशिष्टाईतं तद्भिप्रतान् सिद्धान्त विशेषान् वेदान्तसग्रद्धारा सम्यक् वर्णयन्ति वाद-रायणाचार्य्याः प्रतिरूपेण प्रकाशयन्ति च वोधायन महर्पयः—

परन्तु कालक्रमादर्वाचीनैः व्याख्यातृभिराङ्कलीभूतस्यास्य सदर्थे प्रकाशनेन रक्षणायेव श्रेपापरावतारभूतानाम् श्री भगव-द्रामानुजाचार्य्यपादानामाविर्मावः । उद्गृहक्ष्मृष्टक्किपादाःहि त्रह्मसूत्रस्य न्याख्यानभूतं श्रो-भाष्यग्रन्यं विधाय जगति यथोपकारं सम्पादितवन्तः न तथान्ये दर्शन प्रणेतारः,

अन्येपांहि आग्रह गृहीत ज्याख्यातृत्वे-युष्मदस्मदोविंपय विषयिणोः तमः प्रकाशवद्विरुद्धस्वमावयोः—

स्त्राणित्वेवं योजयितव्यानि-वेद स्त्रयोविरोधं सूत्राणि अन्यथा नेतव्यार्रेनीत्यादिस्वोक्तानि वाक्यजातान्येव प्रमाणानि

श्रीभाष्यग्रन्थे न जुत्रापि न्याहत भाषिता ऋषिसम्प्रदाय-विरुद्धता चोषलम्यते यतः सूत्राक्षराणि न्याख्यास्यन्ते इति ग्रन्थारम्भे एव प्रतिज्ञोपलम्यते ।

'श्रिष्टि अहु अहु अहु आपाँचु जाचार्य्यपादे हिं ब्रह्मसूत्र ब्याख्या-नात्मकं श्रीमाष्यग्रन्थं विधाय वेदान्त विरुद्धमतं प्रमाणेः, युक्तयादिभिश्र यथोपक्षिप्तम् न तथान्यैः।

श्रीमान्य विषये (श्राघनीयोसिमेरिषुः ) इति महर्षि बाल्मोकि वाक्यमेवोदाहरणम्—

श्रीरामवीर्ये दृष्ट्वा यथा तद्धिपरीतगामिनः रिपवोपि प्रशं-सन्ति तथैव श्रीभाष्यपुक्तिविशेषदर्शनेन प्रमाणादि समन्वय-चातुर्ये दर्शनेन विस्मिताः भवन्ति विपक्षिणोपि ।

र्कि पुनः प्रमाणतंत्राणां साधूनां वक्तन्यमिति यथा च प्रमाणतंत्राणां श्रीरामः साक्षात् परत्रह्म नारायण स्वरूपस्तर्थेव श्रीमाष्य ग्रन्थे।पि वेदस्वरूप एव ॥ यद्यप्यांचीनेंवेंदान्तविरुद्धवादिभिः स्वमतः प्रतितिष्ठाप-यिपया हेत्वाभासात्मकेर्युक्तिविशेषैः,

श्रीभाष्यमुपलक्ष्य विविधाः आक्षेषाः कृताः परन्तु देव-कल्पैः श्रीभाष्यानुपायिभः श्रुतप्रकाशिकाचार्य वेदान्ताचार्य-महाचार्ये प्रभृतिभः, वजाधात सहग्रैः-श्रुतप्रकाशिका ग्रुत-दृषणी चण्डमारुत पाराश्चर्य विजयादि निवन्धैः शतशः त्ल-विचरस्ताः—अनन्तरं श्री वादावलीकाराः पण्डितमण्डली सार्वभौमाः श्री शैलप्रूप श्री आनन्दाच्यार श्री अनन्तार्थ-स्वामिपादाः

श्रीभाष्य परिष्कारेण अद्वैतसिद्धि प्रभृति ग्रन्थादि निरा-श्रेन चिरस्मरणीयाः श्री सम्प्रदायानुयापिनाम्---

महामहोपाध्यायोपनामकः अनन्तकृष्ण द्यासिमहोदयः पूर्वाद्वेतिभिः संग्रहीतान्येव दूपणानि प्रकारान्तरेण संगृद्ध श्रीभाष्य दुद्पिषया अद्वैतमत प्रतितिष्ठापिषपया च श्रीमाध्य समालोचनात्मकः वेदान्तरक्षामणिप्रन्थः निवदः—ग्रन्थद्र्यन्ते (प्रांशुलस्ये फले लोभादुद्वाहृरिव वामनः) इति महाकवि कालिदासस्योक्ति विषय एव भवति अनन्तकृष्णश्चास्त्रिमहोद्याः—वेदान्तरक्षामणि ग्रन्थे वहवाहि अद्वैत सिद्धान्त विरुद्धता श्रीमाष्य पंत्रभविष्य प्रस्पर व्याहत मापितादि दोषास्ममुष्रक्षभनने

उद्ग्रह्महिमः सर्वस्य प्रदर्शनेन ग्रन्थ वाहुल्यं मत्त्रा वालरिप समाध्यतया च केवलं चिरस्थायित्वेनाभिमतान्येव अद्देत्युद्भावितानि श्रीभाष्य दूपणानि विदुपामामोदाय तदीया ज्ञान प्रकाशाय च विचार्य्य निरस्यन्ते ।

सहस्रप्रथमं अथातो ब्रह्मजिश्वासेत्यादं वादरायण सूत्र मादाय विचारे प्रवृत्ताः भाष्यकाराः तत्र श्रोभाष्यकाराणां किद-याग्रयः, अद्वृतिनां च कथं विचार इति विवेकः प्रथमः श्री-भाष्यकाराहि आनन्तर्थ्यं प्रसिद्धस्याथ शब्दस्य स्वरसप्राप्त कर्म विचारानन्तर्थ्यं कत्या, अत इति हेतु वाक्यस्योपोद्धलक-तया-कर्म विचारानन्तर्थ्यं तत एव हेतोर्ब्रह्म विचारः कर्तव्यः-कर्मफले श्रियत्वमल्पत्यादिकं दृष्ट्वा ब्रह्मज्ञाने असृतत्व बहु-त्वादिकं दृष्ट्वा ब्रह्मविचारःकर्तव्य इति सूत्राश्चयः । मोश्र साधनं ब्रह्मज्ञानं च वाक्यार्थ ज्ञानादन्यदुपासनात्मकं तच्च दर्शन समानाकारं (आत्मा वाऽरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदि-ध्यासितव्य इत्यनेनाभिधीयते—चिद्वचिद्वीश्वरतत्वस्य पारमा-र्थिकत्वात् सर्वेपि पदार्थाः सत्यभृता अविद्यानिष्ठचिरेवमोक्षः इति स्वीकुर्वन्ति,

अद्वेतिनस्तु-स्वरसभाप्त कर्म विचारस्यत्यागेन साधन चतुष्टय सम्पन्ता नन्तर्य्य मेवाथ शब्दार्थ:-पूर्वोत्तर मिमांशयोर्भेदः निर्विशेष झान सात्र त्रझातिरिक्तं कृत्स्नं मिथ्या वाक्य जन्यं झानमेवायिद्यानिवर्तकमित्यादिकं वदन्ति । यह श्री ह चाईंतमतमसंगतमञ्चास्त्रीयम् तथा पूर्णतया विविच्यते अविद्या निवृत्तिरेव मोक्षः साच ब्रह्मज्ञानादेवेति श्रीमाप्यकारा, अपि मन्यन्ते, इदमेवत विवादास्पदं यदविद्यं नापारमाश्रिकाति श्रीमाप्यकाराः, अपारमार्थिकीत्वद्वेतिनः, तेपामाञ्चपस्तुनिवर्त्यस्य सत्यत्वे प्रमाणतंत्र साक्षात्कार रूप ज्ञान
निवर्त्यत्वं न वयमपि मन्यामहे किन्तु तत्सत्यत्वब्राहक प्रमाणाभावात्—मिध्याभृतत्वाच मेदानाम् निर्विशेष ब्रह्म साक्षात्कारापि पुरुष तन्त्रो दृष्ट विधयेव वन्धनिवर्तकः, नाद्यद्वारा,
मिध्या सर्पद्ष विपस्य ज्ञानमात्र निवर्त्यत्वस्य सूर्वसम्मतत्वात् ब्रह्म साक्षात्कार रूप ब्रह्मज्ञानेन साक्षात्कर्मणाष्ठपयोगः
किन्तु विविदिषायामेवोषयोगः-अवेदं सर्वविदितम्।

यदि वाक्य जन्य ज्ञानमपुरुष तन्त्रं त्रक्ष साक्षात्कार रूपं मोक्ष साधनं तर्हि अद्वेतमतं वेदान्तार्थाः । यद्युपासनात्मक-मेवतत् तर्हि श्री विशिष्टाद्वेतमतं वेदान्तार्थाः, •

हरूद्ध द्वर्ष्ट्रिभाष्यमते विद्याय प्रद्यां कुर्वीत, अनुविद्य विज्ञानाति, ओमित्येवात्मानमनुष्यायीत, आस्मानमेवलोक-मुपासीत, आत्मा वाअरे द्रष्टच्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदि-ष्यासितव्य इत्यादि विधि वाक्यानि प्रमाणानि ।

. अद्वेत मतेत्वेतेषां ज्ञानविधित्वामात्र इति भामती मतम् । विधित्वेषि द्रष्टच्य इत्यस्मिन्नंशे न विधित्वम् किन्तु श्रवणा- दावेव, श्रवणादि जन्यं वाक्यार्थाञ्चानं तु केवलं न फलम्—
किन्तु साक्षात्कार रूपमेव । तत्र मामती मते — मावना प्रकर्ष
सहक्रतान्तःकरण रूपेन्द्रिय जन्यत्वात् आत्मज्ञानस्य साक्षात्कारत्वम् , द्वितीयमतेतु वाब्दापरोक्षवाद स्वोकारात् ग्रव्द
जन्यत्वे नैव । अयमपरोविशेष :-यत् श्रीभाष्यमते ध्यानस्यैव
विधिः, श्रोतव्यो मन्तव्य इति नित्याज्ञवादः । ध्यानं चंदं
प्रवातुस्मृतिरूपत्वात् दर्शन समानाकारतां प्राप्तं सद्द्रपृथ्य
इति विधायते । अद्वेत मतेतु श्रुवाजुस्मृतिरूपाया दर्शनत्वा
संभवेन, दर्शनसमानाकारत्वे द्रपृथ्यपदगीणत्वापत्त्या च
दर्शनमेव मन्तादिना वाक्यजन्यं मोक्षसाधनमविद्यानिष्टृत्ति
हरिति मन्यन्ते

भिद्यते इद्यम्रान्धिज्ञिद्यन्ते सर्वसंज्ञयाः। श्रीयन्ते चासकर्माणि तस्मिन् इष्टे परावरे॥

इत्यादि वाक्येनैकाध्यात । निह भावना प्रकर्पजत्वेन स्मृतेः साक्षात्कार रूपता दृष्टचरी, अन्यथा भावना प्रकर्पजत्वेन योगिप्रत्यक्षं श्रीभाष्यकाराणामि स्वीकर्तेन्यं स्यात् , इत्युचरत्र शास्त्रयोनित्वाधिकरणे तन्निराकरणमसङ्गतम् स्यात्—तथा च स्मृतिः प्रत्यक्षमिति च न्याहत भाषण मित्यादिना पण्डितमन्येनानन्तकृष्ण महोदयेन वेदान्त रक्षामणिग्रन्थे श्रीभाष्योपरि समालोचकता प्रदर्शितेति ॥ अर्झ्य इच्यते, तत्र यदुक्तमविद्यानिवृत्तिरेव मोक्षः, साच त्रव्यविद्यानिवृत्ति, इदमेव तु विवादास्पदम् यद्विद्ययं नापारमध्यिकोति श्रीभाष्यकाराः मन्युन्ते अपारमार्ध्यिकीत्वद्वैति-न इति

तन्त, नश्रद्वैताभिमत श्रिक्तिस्वरूपे श्रीभाष्यकाराणां-तात्पर्य किन्तु, अविद्यानिवृत्ति विशिष्टानन्दवानेव सुक्त श्रन्दार्थाः।

अविद्या, स्वरूपेऽपि, अविद्याकर्मसंज्ञान्या तृतीयाशक्ति रिष्यते, यया क्षेत्रज्ञ शक्तीसा वेष्टिता तृप सर्वगा, इति विष्यु-पुराण प्रतिपाद्या कर्मरूपाविद्या श्रीभाष्यकाराणाम् ,

सकलप्रमाणादिरहिता केनलकर्पोलकाल्पनिकी अनि-र्वचनीयपदेन व्यवस्यमाणा मूलादि संक्षिता अनिद्यासृपा-सादिनामत एव, अनिर्वाच्याविद्या द्वितयसचिवस्य प्रभवतो विवर्तायस्येत इत्यादिना भामतीकारापि पठन्ति ।

किमत्र वक्तव्यमविद्या निवृचिरेव मोक्ष इति भाष्यमादाय-स्वमतेहि अविद्या निवृचिर्नाम स्वामाविक धाप्रसर प्रति-वन्धकस्य कर्मणोऽत्यन्तोच्छेदः, सच भावान्तररूपः, अविद्या-तिन्ववृचि ब्रह्मतिहज्ञानेषु तत्तत्प्रकार विश्वेषतो विमतिरस्त्येव, इत्यादिना तत्व टीकायां व्याख्यातं वेदान्ताचार्य्यः, साच कर्म रूपाविद्या सत्यवेति, यावता प्रमाणेन यस्य मिध्यात्वं न साध्यते ताबदुपलच्धं सत्यमेवेति सर्वदर्शनः राधान्तः-नहि सत्यन्वे प्रमाणमन्वेपणीयम् —अपितु मिश्यात्वे प्रमाणमन्वेपणीयम् ।

एतेन निवर्त्यस्य सत्यत्वे प्रमाण तन्त्र साक्षात्कार रूपञ्चान निवर्त्यत्वं न वयमपि मन्यामहे किन्तु तत्सत्यत्वप्राहक प्रमाणा-मावादित्युक्तिरि निरस्ता यतः अवाधितानां प्रमाणानां तत्स-त्यत्व प्राहकत्वं स्वमाव सिद्धम् । अतएव दोपजन्यत्वेन शुक्ती जायमानस्येदं रजतमिति प्रत्यक्षस्योत्तरं कालेनेदं रजतमिति वाधादेवाप्रमात्व निश्चयः । न तथा प्रत्यक्षेण गृद्धमाणस्य प्रप-श्वस्य प्रत्यक्षेण श्रुतिस्मृत्यादिभिर्वावाधः क्षुत्राप्युपलम्यते प्रत्युत सर्वस्य सत्यत्व ग्राहकाण्यनेकान्येव प्रमाणानि ॥

> अचेतना परार्थांच नित्या सतत विक्रिया, नित्यो नित्यानां चेतनश्चेतनानाम् याचा रम्मणो नामधेयं पृत्तिकेत्येव सत्यम् ।

पराशरोपि-

तदेतदक्षयं नित्यं जगन्मुनि वराखिलम्। आविर्माव तिरोमाव जन्मनाश्चविकरूपवत्।। इत्यादिभिः॥ सत्यत्वमाइ—

ं किञ्च स्वर्ग प्रति पुण्य रूपस्य कर्मणः नरकं प्रति पाप रूपस्य कर्मणो हेतुत्वं सर्वेरस्युपगम्यते

श्रुतिस्यृति मीमांसादिषु च स्पष्टोयमर्थः, मिथ्यात्वे पुण्य पापादीनां स्वर्गे नरकाद्युत्पादने कथं चिद्दिष न हेतुत्व सम्मवः नहि मध्याभृतस्य कुत्रचिद्योत्पादकत्वे हेतुत्वंदृष्टम् न, मवति खलुमिध्यासर्पः विपोत्पादने कारणम् किन्तु सत्यएव सर्पः विपोत्पादने हेतुः । अतो न कथिश्वदृपि सत्यत्वे विवादः

किञ्चासत्यत्ववादिनं, असत्यमप्रतिष्ठन्ते जगृदाहुरनीश्वरम् , अपरस्परसम्भूतं किमन्यतृकामहेतुकम् ॥

इति वदन्तः श्री गीताचार्याः स्पष्टमेव तिरस्कुर्वन्ति ।
यदि च मिथ्यात्वमेव सिद्धम्—तिर्हं कथमद्वैतानुयायिनः
मिथ्यात्वसाधने निरन्तरं रताः भवन्ति—कथं च नार्द्वतिसिद्धिप्रभृतिग्रन्य प्रणेतारोऽज्ञानिनः ।

अपरमि महदाश्वर्यं सर्वसमिध्यात्वं जानन्त एव भव-न्तोपि मिध्यात्वसाधने जीर्णान्तमानं प्रदर्शयन्ति । अयं पटः एतचन्त्रनिष्ठात्यन्तामाव प्रतियोगी, अंशित्वात् , हैतरांशिवत् । भवतु, इदमन्तमानं मिध्यात्व साधकम्—

· परन्तु भवद्रीत्यामिध्यात्वस्यस्वतः सिद्धत्वेन सिद्धसाध-नाख्यं दूपणं विस्मृत्यैवोक्तम्-स्वरीत्यापि दोपस्य निवा-र्य्यत्वात्।

"अजुमानमिदं चित्सुखाचार्य्य प्रोक्तम्"— तदप्यसंगतम् विशिष्टामावसुमयाभावं सम्बन्धान्तराविष्ण्यन श्रितियोगि-ताकाभावंचादाय सिद्धसाधनात् । वैशिष्ट्यन्यासज्यवृत्ति धर्मानव-च्छिन्नस्वेमति तादात्म्यसम्बन्धाविष्ण्यन्तस्य प्रतियोगितायां निवेशेषि न विस्तारः ।

व्यासज्यवृत्तिधर्माविञ्छिन्नेपि तदयञ्छिन्नत्वस्य द्वित्वा-दिनाऽमावसत्वात् ,, व्यासज्यवृत्तिधर्माविञ्छन्नं यत्तत्व् व्यक्तित्वाविञ्छन्न भेदक्रटयत्वस्य, असर्वेञ्च दुर्ज्ञेयत्वात् । व्यास-ज्यवृत्तिधर्माविञ्छन्नत्वाविञ्छन्न प्रतियोगिताक भेदिनिवेशेऽपि. एतत्यट ृतत्यटोभयत्वाविञ्छन्नप्रतियोगितायाः स्वभिन्नत्य व्यासज्यवृत्ति धर्माविञ्छन्नत्वोभयत्वाविञ्छन्न भेदवत्वात्स्वभिन्नत्व विश्विष्ट व्यासज्यवृत्तिधर्माविञ्छन्नत्वाविञ्छन्नभेदवत्वाञ्च तद्व्यावृत्तेः ।

न च स्वाविच्छन्नप्रतियोगिताकत्वसम्बन्धेन व्यासज्य-वृत्तिधर्माविच्छन्नत्वविशिष्टभेदस्य प्रतियोगिताविश्चेषणत्वान्ना-तुषपत्तिः, निरुक्तोभयाद्यविच्छन्न प्रतियोगिताच ताद्दशोभय-त्वाद्यविच्छन्नस्यंव संसगीं नतु प्रत्येकं व्यासज्यवृत्तिधर्माव-च्छिन्नत्व विशिष्टस्य, तद्वर्भपर्याप्तावच्छेदकताक प्रतियोगिता-तद्वर्माविच्छन्नस्यसंसर्ग, इतिस्वीकारादुक्तभेदव्यावृत्तिरिति-वाच्यम्—

एतमपि प्रतियोगितायाः प्रतियोगिस्त्ररूपत्त्रपक्षे वाधः, एतत्पटत्त्यावच्छिन्नैतत्पटातमक प्रतियोगिताया एव वैक्षिप्ट्या- चविच्छन्नेत्वात् सम्बन्धान्तराविच्छन्न प्रतियोगिताया अपि तादातम्यसम्बन्धाविच्छन्तत्वात् । प्रतियोगिताया अतिरिक्त-त्वेपि याद्य प्रातिभासिक विशेषस्य वैशिष्ट्यव्यासज्यवृत्ति-धर्माम्यामेवभानं ताद्य प्रातिभासिके व्यभिचारक्ष्येत्यादिना वादावलीकारस्यामिपादैनिरस्तम् विस्तरस्तु—न्यायभास्करे द्रष्टव्यः ।

किश्र-अयं पट एतत्तन्तुनिष्ठात्यन्ताभावप्रतियोगी न एतत्तन्त्यारव्धत्यात् , व्यतिरेकेण पटान्तरवदित्यनेनसत्प्रति-पक्षापि--तस्मात्चित्सुखाजुमानंजीर्णमेव ।

एवश्रोपासनात्मकज्ञानमेवमगवत्त्रसाद द्वारा भगवत्त्रार्थित प्रति हेतुः न वाक्य जन्यं ज्ञानं तैस्य वाक्यादेव मिद्धत्वात् उपासनायांतु—ओमित्येवात्मानमन्तुष्यायोतं, आत्मानमेवलोक-म्रुपासीत् , आत्मा वा अरेः द्रष्टव्यः श्रोतक्यो मन्तव्यो निदि-स्यासितव्यः, विज्ञायप्रज्ञां कुर्वीत, इत्यादि विधिवाक्यान्येव प्रमाणानि ।

रहृद्ध्युक्तम् — अद्वैतमतेत्वेतेषां ज्ञानिविधित्वाभाव इति
भामती मतम् , विधित्वेषि द्रष्टच्य इत्यस्मिन्नंशे न विधित्वम्
किन्तु श्रवणादाववेति, तदिषसंश्याकान्त इदयत्वमावेदयित
मवन्तम् एकत्र विधित्व स्वीकारः, अन्यत्र विधि निषेध इति
कथनं नृनं भवतो भामतीकारस्य वा, अपाण्डित्यंस्पष्टयित ।

मयापि वाक्यार्थः विचार्य्यते-आत्मावाअरे द्रष्टब्यः

श्रीतन्यो मन्तन्यो निदिध्यासितन्य इत्यत्र तन्य प्रत्ययस्य सर्वत्र दर्शनेन श्रोतन्यो मन्तन्यो निदिध्यासितन्य इत्यत्र त्रिपु विधित्तस्त्रीकारः अथच द्रष्टन्यस्थले विधिभङ्गश्राद्वीतनां किन्नियन्थनः।

र्कि ज्ञानस्याभाव्यरूपत्वेन-अथाभावार्थत्वेन साक्षात्पुरूप व्यापारत्वाभावेनवेति प्रच्छामः---

द्धः ह्यान्त्रथमःकल्पः, नैयायिकानां नये, आत्मवि-श्रेपगुणस्यज्ञानस्य-अद्वतमतेवृत्तिरूपस्यज्ञानस्य, अस्मन्मते ज्ञानस्य नित्यत्वेषि तत्तद्वस्थाविश्रेपविशिष्टस्योत्पत्तिस्वीकारेण भाव्य-त्वात् ।

न्हारिक दितोयः सर्वत्र भावार्थत्वस्यैव दर्शनात् निर्दि-श्रति च पाणिनिः, ज्ञा, अववोधने ।

ह्य हिंदुतीयः तथाहि तत्र पुरुषपदेन आत्मनीग्रहणं द्यरी-रस्यवेति प्रथमें सर्वाद्यमतायाः प्रक्षेपादेविधेयतायाः भंगप्रसंगः। द्वितीयेतुत्यागादेविधेयता न स्यात्

तस्मात् द्रश्च्य इत्यत्र विधित्वस्वीकारः, आवश्यकः।

किञ्च यदि ज्ञानस्याविधेयत्वमंगीकृत्य, विधेर्ताडनम् तर्हि श्रवण मनन निदिध्यासनादीनामपि अविधेयत्वं किन्ने-ष्यते, एतेपामपिज्ञानस्यरूपत्वं सर्वास्युपगतम् ।

किञ्च यदि ध्यानफलतया दर्शनमनुद्यते तर्हि श्रवणफल-

तया मननस्य, मननफलतया ध्यानस्यचानुदादः इतोनाङ्गी क्रियते—अर्धजरतीयस्यानीचित्यात्

निदिष्यासितन्य इत्यत्र ध्यानं विधीयते तत्र ध्यानफलं किमित्याकांक्षायांतदर्थं दर्शनमञ्ज्ञचते इत्यपि वक्तुं न शक्यते ( उपस्थितेऽतस्तद्वचनादिति अस्त्रेणंव स्वरूपाविभाव पूर्वकानविधिकातिश्चय ब्रह्मानुभवस्य सिद्धत्वेन तेनंबाकांक्षायाः शाम्यन्तेन विधिविधातः जडमितिम्य एव स्वदते ,

अतो द्रष्टव्य इत्यत्र विधिनिराधकर्ता मामतीकारः— नात्र शोमते–केवलं कथैकशीलत्वात् भामतीकारस्य । इत्ये-वांगीकर्त्तव्यम् ।

द्धिः द्वार्ष्यकारास्तु—स्वाध्यायस्यार्थे परत्वेन अधीत वेदः पुरुषः प्रयोजनवद्यांववोधित्वदर्ज्ञनात्तन्निण्याय स्वयमेव अवणे प्रवर्तते—अर्थात् सांगसिश्वरस्क वेदाध्ययनेनातातप्रतीत्याः जायमानस्यार्थनिण्याय, अधीतवेदः पुरुषः स्वयमेवअवणे प्रवर्तते, इति अवणस्ररागत एव प्राप्तत्वेन न तत्र विध्यपेक्षा—अतस्यार्थस्य रक्षणं मननंविना न संभवतीति अवण प्रतिष्ठार्थन्त्वात् मननस्यापि रागत एव प्राप्तत्वेनानुवाद एव यतः,, अप्राप्त एव शास्त्रमर्थावद् भवतीति न्यायविदः। तस्माद्राग्याः प्राप्तयोः अवण मननयोरिहानुवाद एव, आप्रयाणमहरह-रनुवर्तनीयस्याभ्यासाधेयातिश्वयस्य तैल्धारावद्विच्छिन्नस्मृति-

सन्ततिरूपस्यच्यानस्याप्राप्तत्वाद्विधेयमेव,तस्मादेवंरूपंस्यस्यानस्य अत्राप्तत्वात् निदिच्यासितन्य इति विधिः।

एतावतानिदिध्यासितव्यो द्रष्टव्य इत्युभयोविधित्वस्य स्वारसिक प्राप्तौ कि पृथग्विधित्व स्वोकारः—

आहोस्तित् विशिष्टविधिः इति विचारः, तत्र स्वचिद् श्रुवास्मृतिः स्मृतिलम्मे सर्वेश्रन्थीनां विश्रमीक्षः, इति श्रुवा-स्मृतिरेव मोक्षसाधनम् , स्मृतिलम्मे, इति सप्तम्याः श्रूयते

क्त्रचित्रु— भिद्यते इदयप्रन्थिन्छिद्यन्ते सर्व संश्वयाः , श्रीयन्ते चास्य कुर्माणि तस्मिन् इष्टे परावरे ॥

सप्तम्या एव 'तस्मिन् इष्टे परावरे, इत्यनेन दर्शनस्य मोक्षंप्रति प्रथक्कारणत्वं श्रूयते-

प्रकच सिद्धसाध्यसमिश्विषाहारस्थले यस्य यद्पेक्षया प्राक्कालीनत्व रूपिसद्धत्वं प्रतोयते—असित्वाधके तस्य तद्धे-तुत्व नियमेन—उद्देश्यतावच्छेदक विधेययोः कार्य्यकारणभावस्यच (पाधिसपीते वृष्णाद्यास्यति, धनवान् सुखीत्यादौक्रल्प्तत्वेन, तेनंवन्यायेन प्रवातुस्मृतद्र्यनस्य च माक्षं प्रतिकारणस्वस्य च प्राप्तत्वेन न तावदेक फलं प्रतिवैक्षित्वकानुष्ठानम् गुरुलघु-विकल्पायोगात्—नापिसाध्य साधनभावः—सप्तम्याः प्रयोज्य-प्रयाजक भावस्यस्पष्टोक्तत्वात्—नापिसम्रचयः, यौगपदास्याः संमवात्—

अतः सामान्यशब्दानां विशेषे पर्यवसानस्य सर्वराधान्त सिद्धत्वेन तेनैवन्यायेन ध्रुवानुस्मृतेर्दर्शनरूपत्वाश्रयणेन विशिष्ट-विधिविधायकतया यथा न विकल्पादि दोपावसरः ।

तथैवात्रापि निदिष्यासितव्य इत्यनेन ध्रुवास्मृतिरुच्यते— एवंस्थिते सित निदिष्यासितव्य द्रष्टव्ययार्कस्य ग्रुख्यत्वं गोणत्वंकस्थेति षिचारे—दुर्शनशब्दस्य श्रावणज्ञानादिष्वप्रयुज्य-मानस्य चाक्षुपज्ञानमेव ग्रुख्यम्—(तत्तु-न चक्षुपागृह्यते नापि वाचा मनसा तु विश्रुद्धेन ) इत्यादिना निरस्तम् । अतो ज्ञान-विशेषे दर्शनशब्दस्य छक्षणावाच्या—तथा च मोक्ष साधनतया श्रूयमाणस्य ध्रुवास्मृतिरूपस्यध्यानस्य वैश्वद्यद्योतकत्त्वयानिदि-ध्यासितव्य इत्यत्र दर्शनं विधीयते । •

दर्शनं प्रतितुश्रुवाजुस्मृतिरूपस्यध्यामस्योपचारेनातिश्चय-सिद्धि:-अतो दर्श्वनस्येवध्यानं प्रतिवैश्वद्यद्योतकतयोपचारः। तस्माद् ग्रुख्यतया विधीयमानं ध्यानं प्रत्येव द्रष्टच्य इति विधीयते—

अतो मोक्षसाधनतया विधीयमानंध्यानंद्रोतिरूपतापन्न दर्शन समानाकारश्रुवानुस्मृतिरूपमितिफलितम्। प्रीतिरूप-त्वंचात्रानुक्लत्वप्रकारत्वम्—अनुक्लत्वम्, यद्वमांविष्ठन्न-विपयता, इतरेच्छानधीनेच्छाजनकतावच्छेदिका ताद्य धर्म-रूपंवैजात्यम्—दर्शन समानाकारत्वंच प्रत्यक्षत्वव्यंजकविषयिता-वत्वमेव—स्मृतेर्दर्शन समानाकारत्वंहि ( वृक्षे वृक्षे च पश्यामि चीरकुष्णाजिनाम्बरमित्यादौसुव्यक्तम् ॥ एवं रूपध्यानमेव भक्तयुपासनादिपदैः व्यवह्यते— यथोक्तं शतद्पण्यां-( वेदनंध्यानविश्रान्तं ध्यानंश्रान्तं श्रुवास्मृतौ । साच दृष्टित्वमभ्येति, दृष्टिभैक्तित्वमृच्छति ॥ एवं रूपायाःभक्तेमीक्षंप्रत्युपायत्वं वेदान्ते दृष्टचरम्—सैव भक्ती गीताप्रतिपाद्याम्रुक्तिमाधनी भूताः।

> भत्तयास्त्वनन्ययाश्यय अहमेवंविधोर्जुन । ज्ञातुंद्रष्टुं च तत्वेन प्रवेष्टुं च परन्तप ॥ तेषां सतत युक्तानां मजतां प्रीति पूर्वकम् । द्दामि बुद्धियोगं तं, येनमाश्चपयान्ति ते ॥ नाहं वेदैनेतपसा न दानेन नचेज्यया । शक्य एवं विधोद्रष्टुं दृष्ट्वानसि मां यथा ॥

वेदे गीतायां च भक्तेर्मृत्तयुपायत्व कथनेन-उपयृंहणोप-षृंहणीययोरिवराधोपि विशिष्टाद्वेतिनाम् । यतः थेदव्याख्यान-भूत गीतायात्रपि भक्तेःर्मृत्तयुपायत्व कथनेन भक्तेर्मृक्ति साधनत्व प्रतिपादक व्याख्येय वेदेनसहाविरोधोऽस्माकम् ।

उद्गृद्धेतिनांतु वाक्यार्थाज्ञानमेव मुक्ति साधनम् वेदे, तद्विपरीता भक्तिरेवमोक्षसाधनीभृतेति गीतायां, तथा च व्याख्यान व्याख्येययोः परस्परं विरोधो दुर्वच एव ।

एतेन मत्त्या साक्षात्कारः ततोलभ्यस्तथा च मत्त्या-स्त्वनन्ययाशक्य अहमेवं विधोर्जुन, इति गीतावाक्येन न विरोधः— भक्तयामामभिजानाति यावान् यथास्मितच्वतः । ततो मां तच्चतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम् ॥ इति गीतावाक्यमप्यतुक्लमित्युक्तिरपि परास्ता — भक्तयास्त्वनन्ययाशक्य अहमेयं विधोर्जुन , ज्ञातुंद्रम्हुंच तच्चेन प्रवेष्टुंच परन्तप ।

इत्यत्र भक्तयाः प्रवेष्टुं शक्यते इत्यन्वयेन प्राप्तेरिय भक्ति-साध्यत्वस्यस्यष्टोक्तत्वात् -पुरुषः स परः पार्थभक्तयालभ्यस्त्व-नन्यया इति गीता विरोधाच ।

भत्तयामामि जानाति यावान् यश्चास्मि तत्त्वतैः । ततो मां तत्त्वतोज्ञात्वा क्यिते तदनन्तरम् ॥

अत्रापि ततो मां विश्वत -इति तच्छन्द परामृष्टाया, भक्ते रेष प्राप्त्युपायत्वमवगम्यते तत इति भक्तिपरामर्शाभावे तद-नन्तरमित्यनेन पौनरुत्तय प्रसंगात्—अतथ मक्तिरेनाच्यवहिता-पायः, इत्यादिमिः, श्रुतप्रकाशिकाचार्य्यरेवाद्वीतमतं निरस्तम्।

पीनक्त्तय परिहारे असमर्थाएवा द्वैतिनः भवतापिनोत्तरं किमपिद्तं कथा मात्रेणैवसन्तुष्यते । तस्मान्तिद्वं श्री मग्वद्रामानुजाचार्य्याभिमताभक्तिरेव मोक्षसाधनी भृता-सेंव वेद-गीतादिसम्मतेति ॥

अह क्तिम्र केरुपायः श्रुतिशतविहितः साच धीः प्रीतिरूपा-तन्निष्पत्त्वे फलेच्छाद्युपिधिरहितं कर्मवर्णाश्रमादेः । ज्ञान- ध्यानादिवाचां समफलंबिपया सैव युक्तां प्रतिष्ठा सामान्योक्तिः समान प्रकरणपठिता पर्यवस्थेदिशेषे ॥१॥

ध्यानायुत्तयाश्रुवानुसमृतिरिहविहिता ग्रन्थिमोक्षाय सैंव-स्पष्टादृष्टिस्तथैव श्रुतफल विषया सेवनत्याहुपास्तिः।

क्वाप्येकं विद्युपास्त्योः व्यक्तिकरितगिरामक्तिमेवाहगीता— सर्वतिद्वित्तिमात्रे फलवति विफलं तेन सेवं विधिष्टा ॥२॥

इत्यादिभिः श्रीवेदान्ताचार्य्यैः तत्त्वप्रक्ताकलापे सकल-शास्त्रसमन्वयपूर्वकं भक्तेष्ठे त्त्रयुपायत्वं सम्यग्वर्णितम्—िनर-स्तश्च शांकरादिमतमिति, तस्माद् वेदस्मृतिपुराणादि सम्मतोयं श्रीमद्रामातुज्ञ-सिद्धान्त एव निःश्रेयस्करः। न खलु वेदाध-संमतोऽद्वंत सिद्धान्तः लेकिकोजीवनाय समर्थः।

निह भावना प्रकर्पजत्वेनस्मृतेः साक्षात्काररूपता दृष्टचरी, अन्यथा भावना प्रकपंजत्वेन योगिप्रत्यक्षं श्रीभाष्यकाराणामपि-स्वीकर्तव्यं स्यात्—

इत्युत्तरत्र शास्त्रयोनित्वाधिकरणे तन्निराकरणमसंगतंस्यात् तथा च स्मृतिः प्रत्यक्षमिति च च्याहतमिदम् , इति भव-े त्संपादितः श्रीमाप्यानुवादोऽत्यन्तायथार्थं एव श्रीमाष्यश्रुत-प्रकाशिकाद्यनवलाकन निवन्धनायं दोपः—अथवा सर्वतः कृष्णस्वमायस्य भवत एव वैपरीत्यज्ञानम् ।

नहि श्रीमाप्यकारैः श्रीमग्यद्रामानुजानार्य्यपादैःस्मृतेः अस्यक्षत्वं क्रुत्राप्युक्तम्-किन्तु सेयंस्मृतिर्दर्शनरूपा प्रतिपादिताः दर्शनरूपता च प्रत्यक्षतापत्तिः । एवं प्रत्यक्षतापन्नामपवर्गसाधनस्तां स्मृतिं विशिनष्टि—नायमात्मा प्रवचनेनलस्यो न
मेथया न बहुनाथुतेन, इत्येवाचार्य्यं प्रन्थः, प्रत्यक्षतापत्तिरित्यस्य—प्रत्यक्षसमानाकारतापत्तिः । प्रत्यक्षतापत्तामित्यस्यसामान्यविशेपन्यायेन प्रत्यक्षत्रपन्नामित्यर्थः, इति श्रीश्रुतप्रकाशिकाचार्याः । भावनाप्रकर्षवलजप्रत्यक्षमपि परोक्तमेथ
निपिद्धम् शास्त्रयोन्यधिकरणे-स्पष्टंचेदंशतदृपण्यादियु—

रहस्यं च प्रकाशं च यद्युत्तं तस्य धीमतः। तत्सर्वं धर्मवीयंगः यथावत्संत्रपञ्यति।।१॥ दीव्यं ददामि ते चक्षुः पञ्यक्ते योगमेञ्चरम्। मया प्रसन्नेन तवार्जुनेदं रूपं परं ब्रितिमात्मयोगात्।

इत्यादिभिः प्रमाणैर्सिद्धस्य प्रत्यक्षस्य न निर्पेषः श्री-भाष्यसिद्धान्ते ॥ तथा च स्मृतेः प्रत्यक्षसमानाकारत्वमेव श्री-भाष्यकारैः सिद्धान्तितम्-तत्स्वरूपादिकंतु पूर्वमेव विवेचितम्-अस्मिन् प्रसंगे--श्रीमाष्यकारा उपासनात्मक्रमेव ब्रह्मज्ञानं भग-वत्त्रसादद्वारा पारमार्थिकमेद दर्शनस्य विरोधि, नतुवाक्यजन्य-मात्रं ब्रह्मसाक्षात्काररूपं वस्तुतन्त्रं भेददर्शनस्य विरोधि ॥

इति भवल्लेखोऽत्यन्तायोग्य एव--निह श्रीभगवद्रामानु-जाचार्य्यपादाः, पारमार्थिकभेदनिवृत्ति वदन्ति — भोगमात्रसाम्य लिङ्गाच, जगद्व्यापारवर्ज्यमकरणादसन्निहितत्वाच्च-इत्या- दिभिः, धादरायण सूत्रेस्पष्टीकृतः, जीवत्रक्षणोर्धः कानां च परस्परं मेदः । यथा च निश्चिष्टाद्वेतसिद्धान्ते न पारमाधिक-मेदनिवृत्तिः, तथा नापरोक्षंत्रिपश्चिताम्—वृथेन श्रीभाष्यसमा-लोचने प्रवृत्तिर्भवतः, सुप्रसिद्धनिपयेपि स्वयमेव निम्रुश लोकान्वश्चयति—एवंनिधाऽयोग्यार्थाः बह्वोहिनादाःसान्ति वेदान्तरक्षामणौ तेसर्वेपि अनन्तकृष्णस्यस्वरूपप्रख्यापनाय पर्याप्ताः।

भक्तपास्त्वनन्ययालम्य अहमेवं विधोर्जुन इति गीता वाक्यतः भक्तर्ग्रु क्युपायत्वंस्पष्टमवगम्यते तद्विरुद्ध साक्षात्कारा-न्वेपणमद्वैतिनां न केवलं शास्त्र विरुद्धं किन्तु विचार-शून्यमपि—

तथाहि किमंनिद्यमानमिथ्याभृतार्थप्रतिवन्धप्रश्वंसनमिन प्रत्य, अपरोक्षान्वेपणम्—आहोस्वित्विद्यमान प्रतिवन्धप्रश्वं-सनमंगीकृत्यापरोक्षान्वेपणम्—

उत-र्मिथ्याभृतप्रतिवन्धज्ञानप्रध्वंसनमिप्रेत्य अपरोक्षाः न्वेपणम् —

न ताबद्राद्यः-नह्मविद्यमानस्पप्रश्वंसनं भवति श्रूयते वा कचित्-यथोक्तमभियुक्तैः

> प्रध्वंसोहिस्वरूपस्य प्रच्युतिः प्रतिपाद्यते । स्वरूप सत्यताभावेकस्य प्रच्युतिरूच्यते ॥१॥

नापिडितीय:-नहिमिध्याभृतार्थस्य अपरोक्षेणेव प्रध्वंसनं

भवति-अन्यथावाधकक्षानात्प्रवेसुपुप्ते द्रष्टरिपुरुपे छक्तिरजताध-वस्थितिप्रसँगः ॥

न तृतीयः-अपरोक्षचाधकज्ञानामावेषिस्वरसवाहिविनाश-हेतुवलादेवाशुतरिवनाशित्वात्, अन्यथानुदित बाधकज्ञानस्-भ्रांतस्य सुपुष्त्याद्यमावश्रसंगृदित्यादिना पूर्वाचार्य्यरेव निर-स्तम् । महदिदमाश्रय्यं यदद्वेतिनोमिष्याभृताया अविद्यायाः निराद्याय, अपरोक्षान्वेषणं कुर्वन्ति—

परन्तुं त एव मिध्याभूतज्वरकाचकामलादिनिञ्चयर्थं भेपजं जोपमासते नपुनः, तत्राप्यपरोक्षप्रीतिज्ञपः भवन्ति – परिहसन्ति च दार्शनिका।

> मायावादिमतस्थाश्र महारौगेण पीडिताः। मञ्चेश्वयानाः दृश्यन्ते किश्व मेपजकांश्विणः॥

एवम्रपासनाया मोश्वसाधनत्वेशमाणिके तदुत्पत्यर्थं यावज्जीवंसर्वाण्याश्रमकर्माण्यजुष्ठेयानि—तत्र कर्मणां वेदनाङ्गत्वम्रुत, विविदिपाङ्गत्वमितिविचारद्वयावश्यकः (तमेतं वेदातुअचनेन ब्राह्मणाविविदिपन्ति-यज्ञेन दानेन तपसाऽनासकेन)
इति श्रुतौ विविदिपन्तीति श्रवणेन कर्मणां साक्षात् विविदिपाङ्गत्वमितिश्रंकरभगवत्पादाः—

श्रहि सहगवद्रामानुजाचार्य्यपादास्त--- क्रियावानेपत्रक्ष-विदांचरिष्ठ इतिसन् रहित श्रुतिकाक्यात् कर्मणांज्ञानाङ्गत्यस्य साक्षात् दर्शनेन न विविदिषा साधनत्वं कर्मणामर्पित् वेदन-साधनत्वमेवेति-

( अग्रिहोत्रादितु तत्कार्यायैव तद्र्शनात् )

( सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्रुतेरथवत् )

( विहितन्वाच्चाश्रम कर्माफि)

कपाये कर्मभिः पक्वे ततौज्ञानं प्रवर्तते । कपायपक्तिः कर्माणिज्ञानं तु परमागतिः।। कर्मणैयहि संसिद्धिमास्थिता जनकादयः।

इत्यादि बादरायण सूत्राणिस्पृतिवाक्यानि च समन्वितानि
भवन्ति—तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणाविविदिपन्तीति श्रुतिवाक्येपि यञ्चेन दानेनेत्यादि तृतीयायाः प्रकृत्यर्थेञ्चानेऽन्वयस्य
योग्यत्वेन वेदनाङ्कत्वमेव कर्मणाम् । लोकेपि—असिनाजिघांसति,
अक्वेन जिगमिपतीत्यादिस्थले तृतीयायाःप्रकृत्यर्थेऽन्वयस्य
दर्शनेन विविदिपन्तीत्यत्रापिधात्वर्थेऽन्वयस्यार्जवतयाकर्मणां
वेदनांगत्वमेव युक्तमिति ।

एतेन वेदनपदवाच्योपासना साधनत्वं कर्मणां कि दृष्ट-विधयोतादृष्टविधया-आद्ये यदि श्रमादिद्वारेति विवक्ष्यते तिर्द्धं विविदिपार्थत्वमेव नतु साक्षात् वेदनार्थत्वमित्यनन्त-च्यान्तोक्तिरप्यपास्ता-कर्मणां वेदनांगत्वस्यश्रुतिस्मृतिद्धश्रं:-स्पष्टोक्तत्वात् । अदृष्टद्वारा कर्मणाग्रुपकारकत्वस्वीकारे भवत् कृचोद्यानामनवताराच्चेति । वाक्वार्थज्ञानस्याविद्यानिराज्ञकत्वमस्ति न वेति विचारे श्रीभगवद्रामानुजार्थ्यपादैः श्रीभाष्ये-विपुर्लः प्रमाणस्तन्मतं विविच्यवाक्त्यार्थज्ञानस्याविद्यानिवर्तकत्वंनास्तीत्वेवनिर्धारितम्।

अः हथुनिकाद्वेतिनस्तु श्रीभाष्यमार्गात् पलायनंकृत्वा अत्यन्तद्पितमार्गावलम्बनेनेवस्वात्मानं संतोषयन्ति ।

अहं त्रक्षास्मीति साक्षात्काररूपं ज्ञानं श्रवणादिनाऽसंभा-चनाविपरीतवासनानिवृत्तीतत्त्वसस्यादिवाक्येनाविद्यानिवर्तक-सुत्पद्यते ।

श्रवणमात्रेण तु नोक्तरूपं 'त्रक्षसाक्षात्काररूपं झाँनं सर्वस्य
सम्रदेति । मननादिनाभेदवासनायां निरस्तायामेव त्रक्षसाक्षात्कारः, नतु ततः पूर्वम् , विपरीतवासँनायाः ज्ञानोत्पत्तिप्रतिवन्धकत्वात् । अपरोक्षभेदवासनाद्यपरोक्षसाक्षात्कारंणैव
निवर्तते नतुपरोक्षविवेकेनेत्यद्वताञ्चयः । श्रीभाष्यकृदृद्वण
प्रकारस्त्वन्यविध एवेत्युक्तिरिष श्रीभाष्याद्यनवर्षोकन निवन्ध्नैय शांकरभाष्यानुयायिनाभिति ।

वाक्यार्थज्ञानस्याविद्यानिवर्तकत्वपक्षे ग्रास्त्रविरोधः प्रत्यक्ष-विरोधक्षेतित्पणद्वयप्रक्तं श्रीमाष्यकृता । वृद्धेः क्षेमश्रापणंतत्त-च्छास्त्रेविप्रतिपिद्धम् । बृद्धेक्येदिहैव न दुःखग्रुपलमेत । एतेन परं च्याख्यातम् । इत्यादिभिः स्त्रीर्भगवता आपम्तम्भन वाक्यार्थज्ञानस्याविद्यानिवर्तकत्वं प्रतिपिद्धमितिग्रास्त्र विरोधः । ह्युन्यमसीत्यादिवाक्यानि रटन्तोप्यद्वेतिनः वादशीलाः, अविद्योपहिताक्वेति दर्शनेन प्रत्यक्षविरोधोपि स्पष्टएत ।

उक्तश्र— तस्त्रमस्यादिवाक्यानां ग्रतशः

तस्त्रमस्यादिवाक्यानां कृतकाः श्रवणेपिहि । जायतेत्वमहंपूर्वों विवादो त्रक्षवादिनाम् ॥

तथा च ताद्य विरोधपरिहाराय तत्त्वमस्यादि वाक्येन जायमानंज्ञानं द्विविधं, परोक्षरूपमपरोक्षरूपञ्च । व्युत्पत्तिमन्तं पुरुपंत्रतिपरोक्षरूपमेवज्ञानं जायते । अपरोक्षरूषंज्ञानमपि
यद्यपिसामंश्र्यंवीत्पद्यते तत्र सामग्रीकुक्षीप्रतिवन्धकाभावीप्यपेक्षितः । भेदवासनायाः एव साक्षात्काररूपज्ञानीत्पर्तिप्रति
प्रतिवन्धकत्यस्योकारः तथा च न विरोध इत्यद्वैतिनांमतम् ।

यद्यपीदमिपिनिरस्तप्रायमेव तथापितदीयाहंकारापनोदनाय
पुनरप्युच्यते । भेदवासनायाअपरोक्षज्ञानं, प्रत्येवप्रतिवन्धकत्वं न
परोक्षज्ञानंप्रतिं, किमियंराजाज्ञा—तत्र यदि मिथ्याभृतायाः,
अपरोक्षभेदवासनायाः, वाक्यजन्यापरोक्षसाक्षात्कारेण निष्टृत्ति
रिष्यते । नतिहं भेदवासनायाः प्रतिवन्धकत्व संभवः । येन
पस्य निष्टृत्तिर्भवति निह् निवर्तकात्पत्तिप्रतिहन्ध्यात् निवर्त्यः ।
नहि दीपेन विनाक्यन्तमः दीपोत्पत्तौ प्रतिवन्धकस् । नापि
नदरजतमितिज्ञानेन विनाक्यम्तसः विवाक्यमिदंरजतमितिज्ञानमुत्तरङ्गानोत्पत्तौप्रतिवन्धकस् । तस्मान्नभदवासनायाः, अपरोक्षज्ञानोत्पत्तौप्रतिवन्धकस् । तस्मान्नभदवासनायाः, अपरोक्षज्ञानोत्पत्तौप्रतिवन्धकस् । तस्मान्नभदवासनायाः, अपरोक्षज्ञानो-

स्कृदि च वाक्यजन्यंज्ञानं पूर्वं परोक्षरूपं तेनमेदवासनायाः निराधः, ततोसाक्षात्कारात्मकंज्ञानं तेनाविद्यानिरोध इति मन्यसे, तर्हितंनेवपरोश्रज्ञानेन, अविद्यायाः, अपि निष्ठत्तिः कृतोनेष्यते वैपरीत्ये प्रमाणाभावात् । नच किश्चिद्विनिगमक-सुपलभ्यते । केवलं स्वात्मसन्तोपमात्रमेवाद्वैतिनाम् । अङ्गीकारे च शास्त्रप्रत्यक्षं विरोधस्य । जागरूकतयापुनरपिघट्टकृद्वी-प्रभातायितम् ।

कुत्रचित् , अपरोक्षभेदवासना, अपरोक्ष साक्षात्कारेणैव निवर्तते । कुत्रचित् , भेदवासनाषाः श्रवणमनन् निदिष्यासन् सहकृतेन तत्त्वमस्यादि वाक्यजन्य झनेन, इतिपरस्पर विरुद्ध भवल्लेख एव भवन्तं मह्यति कुत्रचित् 'पंरोक्षज्ञानेन भेद-त्रासनायाः, अन्यत्र अपरोक्षेणेतिन्याहत भाषणं भवत एव शोभते तत्त्वमसि वाक्येन जायमानंज्ञानमपरोक्षरूपिमदं वचनं विद्वद्सन्निधानुपहास्यास्पदम् ।

निह सन्देनजायमानंज्ञानं प्रत्यक्षरूपिमदं इष्टंश्रुतंचा, प्रत्यक्षस्येन्द्रियेकान्तत्वात्—अद्वेतिनोऽपि निह श्रपथपूर्वकं वक्तुं श्रक्तुचनित ।

प्रत्यक्षात्मकंशाब्दज्ञानं किञ्चिद्स्तीति ॥

किञ्च,

परोक्षत्वं तस्त्रमस्यादि वाक्यजन्यज्ञानषृत्ति , परोक्षनिष्ठात्यन्ताभावाप्रतियोगित्वात् , ज्ञानत्ववत् । तस्त्रमस्यादिवाक्यं, नापरोक्षजनकं ,

वाक्यत्वात् , ज्योतिष्टोमादि वाक्यवत् । विगीताधीः न स्वविषये प्रत्यक्षा,

वाक्यजन्यत्वेसित वाक्येतरविषयत्वात् स्वर्गयागादि सम्बन्धबुद्धिवत् । इत्यादि प्रमाणेः बाव्दा-परोक्षवादः सम्बग्खण्डितः सकलकास्त्रनिर्धारण धूरीणेः श्रीमद्वेदान्ताचार्य्यैः ॥

किञ्च भेदनासनायाः निवर्तकं श्रवणमनननिदिध्यासन
सहकृतं तन्त्रमसीत्यादिवाक्यजन्यं परोक्षरूपंज्ञानम् । यचाविद्यानिवर्तकमपराश्वरूपंज्ञानम् । एतदुभयं कि भिन्नविषयभेकविषयंवेति, आद्ये—अन्यसिद्धान्तज्ञानयत् कथं तेन भेदवासना निरसनद्वारेणोपकारकत्वम् ॥

द्वितीये, किमन्यूनानतिरिक्तविषयं प्रकारादिवैधिष्ठ्यं वा, न प्रथमः, यथाभेदवासनायाः विनाद्यः परोक्षज्ञानेन तथा, अवि-द्यापाऽपि तेनैय विनाद्यः कुतानेष्यते, यदिनानेन ज्ञानेना-विद्यायाः, विनाद्यस्तर्हि तदुत्तराऽपरोक्षेणापि कथं विनाद्यः, अविशेपात् ॥ प्रकारादिविशिष्टविषयत्वेतु — ब्रह्मणःसविशेषत्वप्रसंगेनाद्वेत-सिद्धान्तमङ्गः, अपसिद्धान्तप्रसङ्गश्च, भेदवासनायाः, अपरोक्ष-ज्ञानं प्रत्येवप्रतिबन्धकम् न परोक्षज्ञानंप्रतीत्वस्पाद्वंतिनोषिवर्ण-यितुंनार्हन्ति । अतोभेदवासनायाः प्रतिबन्धकत्वेस्थितेपरोक्ष-ज्ञानसंपादनमेवाद्वेतिनांदुर्घटनिति ।

एतेन — मेदवासनानांवहुत्वेषि तद्विरोधि भावनया स्वल्य-यापिनिवृत्तिरिष्ट्याख्याता । तन्मूलभूतविद्यामात्रानिवर्तकत्वेन सर्वनिवर्तकत्वोषपचेरिति वेदान्तरक्षामणि प्रलापोषि निरस्तः ॥ अविद्यानिवर्तकत्वासंभवस्यासकृदावेदितत्वात् । शास्त्रप्रयक्ष-विरोधस्यानिवार्यत्वाच । किंच यद्वि मूलाविद्याकार्यभूतायाः, भेदवासनायाः कारणनिवृत्येवनिवृत्तिरिष्यते तद्विकारणनाञादि नाश्यत्वेनसत्यत्वप्रसङ्गः । कारणनाञ्चनाश्यानां सत्यत्वमेवाङ्गीकृतं नैयायिकैः । स्वतः नाग्नस्वीकारे, अकारणकार्योत्पत्तिप्रसङ्गेन चार्वाक्मतप्रवेशः ॥

अन्यज्ञानेननिष्ट्रत्तिस्वीकारे तेनैवाविद्याया अपि निष्ट्रतिसम्मवे. अपरोक्षान्वेपणग्रुन्मत्तप्रलाप एव न शांत्र्दापरोक्षवादः,
सकलदर्शनविरुद्धः किन्तु न शान्दापरोक्षवादे भगवतः शंकराचार्य्यस्य तावानाप्रह इति मण्डनिमश्र वचनेन भगवत्पाद शंकराचार्य्यानभिमतोपिशान्दापरोक्षवादः,—युक्तमेव यदयोग्येऽर्थे
न प्रामाणिकानांप्रश्चतिः—

याच मूलाविद्यानिष्टत्तिरूच्यते-सा कि सती-अथवा, असती, सदसदात्मिका, तद्विलक्षणावेति । नतावदाद्यः, द्वित्वप्रसङ्गात् . नाष्यसती, अस्त्रीकारात् न सदसदात्मिका-ज्याघात प्रसंगात् , नापितद्विलक्षणा-तस्यादप्टत्वात् ।

तस्मात् , न वाक्यजन्यंज्ञानंमविद्यानिवर्द्धकम् - किन्तुपास-नात्मकज्ञानमेवेत्यर्थमभिद्धतां श्रीभाष्यकाराणां श्रीमगवद्रामा-जुजाचार्य्यपादानामुक्तिरेव समीचोना ।

न खलु विचारकक्षाविरहिता, आग्रहेंकनियन्थना शंकरानुयायिनाम्नुक्तिः, आदरणीया-शंकराचार्य्यस्पापि नैवंविधेऽप्रामाणिकेऽथेतात्पर्यं किन्तुपूर्वपक्षवैभव प्रतिपादने, तात्पर्यमिति
निश्चित्तमः । यतो सर्वत्रमजगोविन्दं भजगोविन्दमिति-उपासन
पर्यायं भक्तिरूपज्ञानमेव पुरस्कुर्वन्ति । येतु-वाक्यार्थज्ञानमेवाऽविद्यानिवर्त्कमित्युक्तवा-अयमेवसिद्धान्तः, शंकराचार्य्याणामिति, नृतं ते भगवन्तं शंकरपादमिधिक्षपन्ति ॥

## । अथ शास्त्रेक्षकादः ॥

अथाता ब्रह्माजिझासेति ख्र्यार्थविचाराय झास्त्रेक्यमादौ परीक्षणीयम् -- पतः, जैमिनिवादरायणप्रणीतयोः, घेदच्याख्या-नभृतपूर्वो त्तरमीमांसयारैकद्दास्त्र्यमिति श्रीभाष्यकाराः। तादश- च्यास्यानभूतयोः पूर्वीचरमीमांसयोः, <u>भिन्नशास्त्रत्वमित्य-</u> द्<u>वैतिनः</u>।

युक्तायुक्तस्वपरीक्षायां प्रमाणान्तरावष्टम्भनमिव, अथाता-त्रक्षजिज्ञासेति सूत्रघटकाथश्चन्दार्थनिर्णयोप्यावश्यकः, श्रीभाष्य-काराणांनये कर्मविचारान्तर्र्यमध्य शब्दार्थः ।

नित्यानित्यवस्तुविवेकः, श्रमदमादिसाधनसंपत् , इहामूत्र-फलभोगविरागः, मुम्रक्षत्वञ्चेतिसाधन चतुष्टयानन्तर्य्यभ्य शब्दार्थेइत्य<u>द्वैतिनः ।</u> यद्याजेवेनशास्त्रेक्यं तर्द्धि श्रीमाप्यव्यास्या-नमेव सर्वतोवरस् , भिन्नशास्त्रत्वे बहुदोपयुक्तम्प्यद्वेतमतं कथंचित्सोदव्यमेव ।

तत्र पुत्रो चरमागद्धयात्मक्षेकवेदस्य व्याख्यानभ्त-पूत्रो चरमागात्मक मीमांसा छाख्यम् , कि भिन्नांद्देशेन प्रवृत्त-त्वात्परस्परं भिन्न माहोस्वित् , अधिकारिभेदात् , प्रयोजन भेदात् , अर्थभेदादेतिपरीक्षणीयम् । यतः, एत एव छास्त्र-मेदक हेतवः, तेपामत्रसम्मवो नवेतिसत्रमाणं विवेचनीयम् ॥

स्वाध्यायोऽध्येतन्यः अप्टवर्षत्राक्षणग्रुपनयोत्तं मध्यापयेत् , इत्याम्यां श्रुतिवाक्याम्यामष्टवर्षानन्तरमखण्ड वेदाध्ययनं पुरुपार्थ इति निश्चीयते । नचोपनिपन्मात्राध्ययनं पुरुपार्थः, नवामंत्रभागमात्राध्ययनम् , स्वाध्यायोऽध्येतन्य इत्ययं विधिः, संकोचमन्तरेणप्रवर्तते नच संकोचकंकिश्चित्प्रमाणग्रुपलभामहे, तस्माद्खण्डवेदाच्ययनविधिवोधकवाक्यमिदमित्यकामैनाद्वैतिना-पि स्वीकर्तव्यम् ,।

तथा च, अङ्गेन सह वेदाध्यायिनआपातप्रतीतिमतः
सापवीतस्य पुरुपस्य सामान्येन वेदार्थनिर्णयः कर्तव्य इत्येवयुद्धिर्जायते नतु वेदेकदेशस्य तदर्थस्य नतोऽधिकस्यवेति युद्धिः
प्रामाणिकी यतःकृत्स्न-वेदाध्यायिनः कृत्स्नापातप्रतीतिमतः
कृत्स्न वेदार्थनिर्णयः कर्तव्य इत्येव युद्धिस्स्वारसिकी, एवं च
विचार कर्तव्यता युद्धिमत्पुरुपानुजिद्यक्षया प्रयुत्तस्य मीमांसाशास्त्रस्यापि सामान्येन वेदार्थविचारोदेशेनैवप्रयुतेर्याच्यतया
प्रयोजनाथोदेश्यादिनामयः इपत्वेन सिद्धंशास्त्रेक्यमिति ॥

गुरु सिन्नधी येन शिष्येण वेदोऽधीतः, अर्थस्तु न ज्ञातः तस्य कथं मया वेदार्थज्ञानंकर्तव्यमित्याकांक्षा जायते—तदीया कांक्षा श्रान्त्यर्थं गुरोरपि तथैवाचरणस्य लोकसिद्धत्वेन गुरु-शिष्ययोजैमिनिवादरायणयोरपि तथैव वक्तव्यत्वेन परस्पर सम्मत्या गुरुशिष्यो पूर्वो चरमागीप्रणीतवन्तौ—

नहां केंकदेश व्याचिरूपयाप्रवृत्तावाचार्यों, किन्तु, इस्ट-तावच्छेदकावच्छिन्नोद्देशेनेव-अतएव सर्व दर्शन समुचये

> चतुर्दग्रसु विद्यासु मीमांसैकागरीयसी। विञ्चत्यच्याय संयुक्ता प्रतिपाद्यार्थतो द्विघा।।

इत्यादिना विश्वत्येश्याय संयुक्ताया मीमांसाया, मीमां-सैकेतियदेनैकविद्यास्थानत्वं परिगणयन्तः भिन्नशास्त्रत्ववा-दिनामद्वैतिनां मतम्रत्क्षिपन्तः शंकराचार्य्या एव शास्त्रेक्यमतु-मोदन्त इति ।

अत्रहि मीमांसैका, इत्येक्कशब्देन उभय मीमांसाया, एक प्रवन्थत्वंस्पष्टतयोज्यते — तर्हिपूर्वमीमांसोत्तरमीमांसेति भिन्न ज्यवहारः किन्निवन्धन इत्यत्र आह, प्रतिपाद्यार्थतोद्विधेति ।

अयम्भावः, प्रयोजनोहं स्यादीनांमेक रूपत्वेनेक शास्त्रत्वं यद्यपि स्वरससिद्धम् , तथापि कर्मत्वरूपावान्तर भेदं ब्रह्मविचा-रत्व रूपावान्तर भेदं चादायैव भेद व्यवहारः सर्चाप्रधानएव भेदः, नच तस्य शास्त्रभेदापादकत्वं, किन्तु प्वोत्तरत्वादि-परिचायतं कत्वमात्रभेव ।

यद्यवान्तरविषयस्यैकवाक्यतापर्यवसस्त्रमेकग्रन्थत्यरूपं यदे-कृशास्त्रत्वं तस्य यदि मेदापादकत्विमण्यते तिहं कर्ममोमांसा-यामि, एकत्वच्यपदेशो न स्यात् । तत्रापि अध्यायमेदादयो बह्योसम्रुपलभ्यन्त एव, अध्यायभेदस्य, चार्थभेद निवन्धनत्वात, अतोवान्तरमेदस्य न प्रधानैकत्वविरोधिता, किं वहुना पूर्वो-त्तरच्यवहारोप्यत्रंकशास्त्रत्वमेवावगमयति—

पूर्वीचर भागात्मिकायाः सिद्धान्तकोष्ठ्याः, एकत्वन्यत्र-हारो यथा सर्व सम्मतः, तर्थेन पूर्वोत्तरमागेन विभक्तस्यापि मोमांसा ग्रास्त्रस्यंकत्वन्यवहारोयुक्त एव-पथा सिद्धान्त कौम्रद्या, एकत्वन्यवहारो नोपाधिनिवन्धनः, किन्तु भ्रुख्य एव । तदोयन्याख्यानभृतयोः दूर्वोत्तरष्टन्योरप्येकत्व न्यवहारः, यथाम्रख्यः, तथैव वेदार्थविश्वदीकरणोद्देशेन प्रणीतयो जैमिनि बादरायण ग्रन्थयोः शास्त्रैक्यवादः युक्तएव—यथा, अध्याय भेदस्य न प्रधानंकत्व विरोधिता तथा कर्मत्वादि मेदस्यापि नशास्त्रैक्ये किञ्चिद्याधकम्।

किश्व तमेतं वेदानुवचनेन ब्राक्षणा विविदिपन्ति, यज्ञेन दानेन तपसा अनाशकेनेति श्रुतिरेव श्वास्त्रैक्येप्रमाणम् । यतः श्रुतिरियंज्ञानकर्मणोरङ्गाङ्गिभावं निर्वक्ति, अङ्गेनमहाङ्गिनः, एक्यस्य सर्वेशिद्धत्वेन कर्मरूपाङ्गप्रतिपादकेन जैमिनीय मोमां-साश्चास्त्रणज्ञानरूपाङ्गि प्रतिपादकेन वादरायणीयमीमांसा श्वास्त्रेण च सहंकप्रवन्धत्वे न किश्चिद्धाधकम् । मवतिचात्रानु-मान प्रयोगः—

कर्मकाण्डः, ब्रह्मकाण्डनिरूपित शास्त्रेक्यवान् तत्त्रतिपाद्य-प्रधानाथांक्कप्रतिपादकत्वात् , यो यत्त्रतिपाद्यप्रधानाथांक्कप्रति-पादकः स तिकरूपितशास्त्रेक्यवान् , यथा प्रयाजादि रूपाङ्क प्रतिपादकंशास्त्रं, तदिक्कप्रतिपादकेन, एकशास्त्रतापन्नम् । नचं ज्ञानकर्मणां उङ्गाङ्गीभावो उसिद्धः, तमेतंवेदानुवचनेन ब्राह्मणा-विविदिपन्ति यज्ञेन दानेन तपसाऽनाशकेन, क्रियावानेप ब्रह्म-विदायिष्ठि इत्यादिभिः, श्रुतिभिः, अङ्गाङ्गीभावस्थोक्तत्वात् ।

किञ्च-उत्तरमागः पूर्वभागनिरूपितञ्चास्त्र्यंक्यवान् , पूर्व-

भागप्रतिपाद्यार्थसंगतार्थप्रतिपादकत्यात् , यत्यत्प्रतिपाद्यार्थ-संगतार्थप्रतिपादकम् तत्तेनेकवाक्यतारूपं, यदेकवास्त्रत्यं तद्वत् , जिज्ञासाथिकरणप्रतिपाद्यार्थसंगतार्थप्रतिपादकं यथाजन्माद्यथि-करणम् , इत्यपरमप्यतुमानं वास्त्रक्षेत्रमाणम् ॥

किञ्च, संहितमेतच्छारीरकं जैमिनीयेन पोडग्रलक्षणेनेति-वोधायनेन महर्पिणास्पष्टमेवज्ञास्त्र्येक्यमभिर्वहतम् , नास्माद-परंत्रमाणमन्वेपणीयम् यतोऋपिनाक्यस्य, आस्तिकाग्रेसराणांपर-मादरणीयत्वात् ॥

किमत्रबहुवक्तव्यं पूर्वो त्तर्शास्त्रत्वव्यवहारोप्येकु शास्त्रत्वं द्रदयति, नहिव्याकरणद्यास्त्रापेक्षयान्यायशास्त्रस्योत्तरशास्त्रत्व-व्यवहारः, नवा,न्यायाद्यपेक्षया व्याकरणादीनां पूर्वशास्त्रत्वव्यव-हारः, शिष्ट सम्मतः, पूर्व मीमांसायाः नियतपूर्वशास्त्रत्व-व्यवहारः उत्तरमीमांसाया— नियमेनोत्तरशास्त्रत्वभावः, अतः-प्रामाणिकानां शास्त्र्येक्यवादे न कथंचित्र विवादः।।

नात्रशास्त्रेक्वे बहुअमाणोपन्यासः क्रियते तत्त्रह्मन्थेपु, आचार्य्यरेव कुमतिमतमर्हन पुरस्सरः समर्थितोऽयंशास्त्रेक्य-वादः ॥

यदिकश्चिद्वदेत्शास्त्रंक्यं स्वतः सिद्धम् , भिन्नशात्त्रत्वे किं प्रमाणंभवद्धिस्यस्थाप्यते, तदामुकीभावातिरिक्तं निकञ्चिद्धत्त्रपद्धेतिनां, कर्मत्रक्षभेदात् भेदः, वारंवारिमदमेवरटन्त्यद्वंतिनः-ते प्रष्टव्यास्तर्हिकर्मभीमांसायामपि प्रयाजानुयाजयो

नांम भेदात् कृतोन भेदः, यदि प्रयन्यंभयादैक्यमुच्यते, तर्हि प्रतिपाद्यैकत्वनिवन्धनं शास्त्रेक्यमत्राप्यस्तीति । शास्त्रेक्यवादे दुषणोद्धारस्तु, अनन्तरम् ,

मध्येऽथशब्दार्थविचारोऽद्वेतिनांप्रमाणपदमहित नयेति वि-विच्यते-नित्यानित्यवस्तुविवेकः, शमद्मादिसाधनसंपत् , इहामूत्रफलभोग विरागः, ग्रग्नुक्षुत्वञ्चे त्येतत्साधनचतुष्टयंविना श्रक्षाजिज्ञासा, न संभवति, अतोऽथ शब्दार्थत्तया, अस्यंव साधन चतुष्टयस्य आनन्तर्यं सत्र कृदभिष्ठेतमिति शंकराचार्याः।

तन्नः—तत्र क्यंभृतोनित्यानित्यवस्तुविवेकः, इदंवस्तु-नित्यमिदमनित्यमित्येवमात्मा—अथवा नित्यानित्ययोर्वसत्तीति नित्यानित्यवस्तुतद्धर्भाः हेयत्वोपादेयत्व इत्यर्थः ।

न तावत्त्रथमः कल्पः, इदं वस्तुनित्यमिदमनित्यमित्वेवं ज्ञानं वेदान्त श्रवणं विना न सम्भवति वेदान्ते, एव आत्मा-दीनां नित्यत्वं तदितरस्यानित्यत्वं प्रतिपादितम् ।

तथाच वेदान्त श्रवणेन नित्यानित्यवस्तु विवेकः नित्यानित्यवस्तु विवेकः नित्यानित्यवस्तु विवेकः विदान्तश्रवणमित्यन्योन्याश्रयः दुर्बार एवः अन्योन्याश्रयघटितस्यसाधनचतुष्टयस्य पूर्ववृत्तत्ववादोनितराम-सम्मवः।

यदि च शास्त्रान्तरेण नित्यानित्यवस्तुविवेकः, ततो वेदान्तश्रवणं तथा च नान्योन्याश्रयात्रकाश इत्यभिशायस्तर्धि तेनंबशास्त्रीन्तरेण विपरीतज्ञानं कृतोन वहवोद्यर्थास्तत्र वेदान्त विरुद्धतयासन्ति प्रतिपादिताः,

यथा परमाणुकारणत्व, आकाश्चनित्यस्व, अब्रह्मात्मकप्रधानकारणत्व, केवलनिमित्तेश्वरकारणत्वादयस्तथा च, कथं
वेदान्तश्रवणीर्पायकनित्यानित्य विवेक सम्भवः कथंमेत
अर्थाः, विरुद्धाः, अन्येचाविरुद्धा इत्यादिज्ञानं वेदान्त श्रवणात्पूर्वसिद्ध्यति ।

किञ्च, अष्टवर्पन्नाद्मणम्रुपनयीत तमध्यापयेत् , स्वाध्या-योऽध्येतच्य इत्यादि विधिपरवृशतया-अष्टवर्पानन्तरुंस्वाध्याया-ध्ययने प्रवर्तते-अनन्तरम्—

> स्थाणुरयं भारताहः किँठाभूत्, अधीत्यवेदं न विजानाति योऽर्थमिति ॥

वेदार्थज्ञानग्रन्यस्य निन्दावचन दर्शनेन, "वेदार्थविचारे प्रवर्तते-निहमध्ये शास्त्रान्तराध्ययनेऽवकाशः-उपनयनात्प्राक् न शास्त्रान्तर श्रवणेऽस्तियोग्यता, अतोनित्यानित्यवस्तुविवेकस्य वेदान्तश्रवणाधीनत्वेपुनरप्यन्योन्याश्रयस्तदवस्यः,

उक्तश्चाभियुक्तैः,

वेदान्स अवणेसिद्धे नित्यानित्य विवेकघीः , नित्यानित्य विवेकेन वेदान्त अवणन्त्यिति ॥ ् एतेन द्वितीयोपिकल्गोनिरस्तः, नहिं प्रमाणेन नित्यानित्य पदार्थज्ञानंविना तद्गत हेयोपादयस्यज्ञानसंभवः, प्रमाणान्वेपणे तु जागरूकतया पूर्वीक्तदोपस्तदवस्थएव ॥

तस्माद्धेदान्त विचार प्रवर्तक नित्यानित्यवस्तु विवेकः, शास्त्रान्तरेणासम्भवएव ।

वेदान्त विचारेण नित्यानित्य विवेकस्य सिद्धत्वेषि विचार आस्त्रंप्रति तस्यपूर्वतनत्वायोगः, तिष्ठत्येवेति, शमदमादोनामपि, तस्मादेवंविच्छान्तोदान्तउपरतः तितिश्चःसमाहितोभृत्वाऽत्मन्ये-वात्मानं पत्रवेदिति श्रुति प्रामाण्यादुपासनाङ्गत्वमेव सिद्धम्,

तेषां स्वरूपस्त शमदमाश्चरेतस्यादित्यादिभः, तृतीयाध्यावे निरुपितः, तृतीयाध्याय सिद्धस्यार्थस्य कथं विचार शास्त्रंप्रति पूर्वत्वसंभवः, यावत् तृतीयाध्यायाध्ययनं न सिद्धस् तावत् शम-दमादीनां स्वरूप ज्ञानस्यासिद्धस्वेन तस्य ब्रह्मजिज्ञासां प्रति, अथ शब्दार्थ ब्रतियोगितया ब्रह्मणं केवसमाशामोदक मात्रमेव, वेदान्त विचारेण शमदमादि स्वरूप सिद्धिः

श्चमदमादिना वेदान्त श्रवणमित्यन्योन्याश्रयोपि उपा-सनांगत्वेन विहितस्य विचारपूर्वत्योक्तिः प्रमाण विरुद्धाचेति ।

तस्मात्साधन चतुष्टयस्य पूर्व ष्ट्चत्वं वदन्तः, शंकराचार्याः

## परास्ताएव,

यद्पि नित्यानित्य वस्तु विवेकादः पूर्व वृत्तत्ववादं बहुदूपणं दृष्ट्वा, सोऽद्वेत्यभिमतस्य तत्पदार्थस्य सामान्यतो नित्य- मस्तीतिज्ञानंसहकृतस्य विशेषतोऽनित्यमिद्मिति निश्चयाभ्यास रूपस्य विज्ञानं नान्योन्याश्रयादिदोषः। शमद्मादोनांच स्वरूपत एव ब्रह्मविचारोपियोगित्वस्यस्वीकारात्, धर्मार्थ कामानां प्रत्यक्षानुमानाभ्यामेव, अनित्यत्वावगमात्, न श्रो-भाष्योक्त दोषावकाश्च इति २६ ए०—वेदान्तरक्षामणि समा-धानमपि विवेचक मन्निषाबुषहासास्यदम्।

निह सामान्यतो नित्यानित्य विवेकः, ब्रह्मभाग विचारं अत्यसाधारणं कारणं भवितुमहिति पूर्वभाग विचारं अत्यपितस्य कारणत्वात्, श्रूयतेहि तत्रापि नित्यफलम् अश्चय्यं ह्, वं चातु-मांस्य याजिनः सुकृतंभवित, अपामसोम्यमधैता अश्म, इत्यादिभिस्तथा च न पूर्व भागातिल्ध्यन कारणं पश्यामः, अत-उभयभागसाधारणस्य नोत्तरभागं अत्यसाधारण कारणत्वम्, यदि साधारणस्यापि कारणत्वमङ्गीकियते, तिहं कर्ममीमांसायां-कृतः कोषोऽद्वीतनां कर्मविचारस्यापि पूर्ववृत्तत्वं प्राप्तमेव।

किश्च सामान्यतो नित्यानित्यविवेकः, किं शास्त्रान्तरेण, प्रत्यक्षानुमानादिना, गुरूपदिष्टेन वेति,—

ं नाद्यः, विपरीतार्थस्थापि सद्भावात्, तत्रुल्लंघने कारणा-भावात् ।

नद्वितीयः, नहिनित्यानित्यनिश्रयः अत्यक्षेण कर्नुं शक्यते, यस्यक्कचित्-नित्यविवेकस्तर्त्रवान्यस्यानित्यत्वनिश्रयः अनित्येप्वेच नित्यविवेकस्य च दर्शनेन न ब्रह्मज्ञानाययुक्त विवेक सम्भवः। नाष्यनुमानेनानित्यत्व ज्ञानसम्भवः, तथाहि "यत्किश्चिद्-घटपटाद्यनित्यत्व मात्रेण न वेदान्तविचारे प्रश्वत्तिसंभवः, किन्तु प्रत्यक्षागोचरस्वर्गादीनामनित्यत्ववोधनद्वारेव, अन्यथा, इहामृत्र फलभोग विरागस्यवासिद्धत्वेन भवतां व्रव्यविचारस्येव दुर्लभत्व मापचेत्, तथा च स्वर्गादिसुखमनित्यं सुखत्वात् , इत्याद्यनु-मानैः स्वर्गसुखादीनामनित्यत्वंज्ञायतेतत्तु-अपामसोम्यममृताम-भूम, अक्ष्ट्यं इवे चातुर्मास्ययाजिन इत्यादि श्रुतिवाधितम् ॥

अन्यथेष्टस्यापि मोक्षसुखस्य म्रुक्तसुखमनित्यम् , सुख-त्वादित्याद्यसुमानंस्त्याज्यत्व प्रसंगः । यद्यप्यमृतत्वादि श्रुती-नामन्यपर्त्वं तथापि विचारशांत्त्रं विनादुरवगाह्यत्वात् ॥

न तृतीयः—ततः निर्विशेषत्रक्षज्ञानमिष साध्यताम् , वृधेव मीमांसाविचारे प्रवृत्तिभेवताम् , नच मीमांसाश्रवणे विधिः— श्रवणस्यवेधत्वेषिनैकमागस्य, अपित्भयभागस्येव । प्रत्यक्षातु-मानाभ्यांधर्मार्थकामानामनित्यत्वोक्तिभेवतामसामभ्यं सूचयति-नातुमानादिप्रदर्शनं कृतम् ॥ केवलप्रतिज्ञामात्रमेव भवताम्— निह केवल वचनमात्रण श्रीभाष्यसमालोचकता युक्ता-यद्यन्तमान प्रदर्शनं करिष्यते तहिंसहस्त्रधानिरसिष्यते,

यद्पि श्रमद्मादीनां स्यरूपतएव ब्रह्मविचारोपयोगित्य-मुक्तं, भवता तद्पि पूर्वमेव निरस्तम् ॥

पुनरिष भवत्संतोपार्थमुच्यते—श्रमदमादोनांस्वरूपत एव ब्रह्मविचारोपयोगित्वभित्यस्यकोऽभित्रायः, किं श्रवणोपियक तादान्त्रिकावैधानरूपा, श्रेमदमादि साधनसंपत् , अहोस्त्रित् वाह्यान्तः करणादिनिरोधरूपावेति एच्छामः-

न तावत्प्रथमः, सर्वशास्त्रसाधारण्यान् , तादान्त्विकावधानं विना न कस्यापि शास्त्रस्य श्रवणसिद्धः, एकाप्रचित्तंरेयधिष्यः, गुरूपदिष्टाः व्याकृरणन्यायसांक्याद्यधाः, गृद्धन्त, अतो सर्वशास्त्र साधारणस्य विशेषदा। विशेषता वक्तुमशक्यत्यात् । यदि साधारणस्यापि विवक्षा तर्हि स्योक्रियताष् , नहि तत्र दोपापादनं कियते, कर्मश्चनत्वचादिभिरस्माभिरपि श्रवणंप्रति तादान्त्विकावधानंस्वीक्रियते-परन्तु तस्य गौणत्वमेव द्वर्मविचार-स्येवमुख्यत्वम् ॥

यदिसाधारणस्यापि पूर्वद्वत्तत्वमङ्गीक्रियते तर्हि क्षुन्निद्वत्ति, अरुण, मक्षिकाभाव, रुचि, प्रीति, इत्यादीनामपि पूर्वद्वत्तत्वं क्वतोनेष्यते । एतेपामपि अवणं प्रत्युपकारकत्वात् ।

भवान् खलु नतनाहँती, स्वगुरूनप्युल्लंध्य नतनं सिद्धान्तं पोपयति । शंकराचार्त्यास्तु माधनचतुष्टयस्यंव पूर्वष्टनत्वं मन्यन्ते, भवान् , तु साधनचतुष्टयमुल्लंध्य अन्यमपि कल्पयति परन्तु तदिष न चिरजीवितम् । नृतनमपिभवन्मतंनिरस्तंमया । शांकरमतंतु पूर्वमेय निरस्तं । श्रीभाष्यकारं: प्रदर्शितानां दोपाणामुचरदाने ऽसमर्था पूर्वाहै तिनस्तर्हिकागतिः, भवाद्या-णामतएव, भवतापि तुष्णीम्भावन । नृतनमत्तमेव कल्पितम् , परन्तु विस्मृतं भवता यतोहि शमदमार्छनन्तरभिहासूत्र फलभोग विराग इति तृतीय कक्षायाः प्रवेशः, नहि तादाच्विकावधान रूपशमदमादेरनन्तरमेंहलोकिक सुखे स्वर्गादिसुखे च कदाचित् विरक्तिसम्भवः-

भवद्वाक्यंभवत्सिद्धान्तमेव कुणत्ति—नह्यद्वैतिन इहामूत्र फलभाग विरागात्पूर्वं विद्यमानस्य श्रमदमादिसाधनस्य स्वरूपतः, हेतुत्वमभिमन्यन्ते,

वाह्यान्तः करणादि निरोधरूपद्वितीयः पश्चोपि न युक्तः, वाद्यान्तः करणादि निरोधरूपद्यमदमादि विवेकस्योत्तर मीमां-सागत ंतृतीयाध्यायेकावसेयत्वात् , श्रमदमाद्यपेतः स्यादिति-स्रूपेण तथाविधविवेकस्तर्भेव साध्यते—तथा च तृतीयाध्याय-निष्पाद्यस्य कथं विचारशास्त्रं प्रति पूर्वष्ट्यत्वसंभवः ।

श्वमदमादिना ब्रह्मविचारः, ब्रह्मविचारेण श्वमदमादिसाध-नत्विवेक, इत्यन्योन्याश्रयोपि, श्वान्तोदान्त उपरतस्तितिश्चः समाहितोशृत्वाऽत्मानंपश्येदित्युक्तदिशोपासनांगत्वेन विधीय-मानश्वमदमादेः, विचारपूर्वत्यकथनं वेद विरुद्धमपि॥ अतो साधनचतुष्टयस्य पूर्ववृत्तवादोऽनेकदोपयुक्तत्याविद्वद्भिर्हेयः॥ तस्मात्साध्कं श्रोभाष्यकारैः, भगवद्रामानुजाचार्य्यपादैः,

अपि च नित्यानित्यवस्तुविवेकादयश्च, मीमांसाश्रवणमन्तरेण न संपत्स्यन्ते, फलकरणेतिकर्तव्यताधिकारिविशेपनिश्चयादते, कर्मस्वरूपे तत्कल तिरस्थरत्वास्थिरत्वात्मनित्यत्वादीनां दुरव- वोधत्वात १ एपां साधनत्वंच विनियोगावसेयम् । विनि-योगश्च श्रुतिलिङ्गादिस्यः सच तार्तीय इत्यादिना, तस्मादथ बन्दार्थतया कर्मविचारस्यैवानन्तर्ययस्त्रकृदभिष्ठेतं प्रामाणि-कञ्चेति ॥

तथा च नायंनित्यानित्य विवेकादेः पूर्ववृत्तत्ववाद्रोवहु-प्रमाणविरोधादुपेक्षणीय, अपितु मीमांसासन्दर्भ विरुद्धत्वाद्पि,

तथाहि प्रमाकरें:, नहिन्नक्षविचारस्यसामान्यतः कर्तव्य-त्वाभायः साधितः किन्तु ब्रह्मविचारः, कर्मविचार समाप्त्यनन्तर-कालीन कर्त्वव्यत्यामाववान् , कार्र्यान्वितार्थकत्वात् , यागादि-विचारवत् – इत्याद्यनुमानेः कर्मविचारुसमाप्त्यनन्तरकालीनकर्त-व्यत्वाभाव एव ब्रह्मविचारस्य साधितः ॥ तदीयपक्षनिराज्ञाय, सिद्धेच्युत्पत्ति, समर्थन मुखेन (ब्रह्मविचारः कर्मविचार समा-प्त्यनन्तर कालीन कर्तव्यतावान् , कर्मविचार हेतकत्वात् ,

यो यद्वेतुकः सं, तदनन्तर कर्तव्यताक ईत्यादिसरण्या कर्म विचारानन्तरं ब्रह्मविचारस्य कर्तव्यत्यव्यवस्थापकं श्रीभग-ब्रह्ममानुजाचार्य्यकृत, वादरायणसूत्र व्याख्यानमेथयुक्तम्

कर्म विचारानन्तर कर्तव्यत्वाभावस्य पूर्वपक्षे, साधन-चतुष्टयानन्तर्य्य विशिष्ट कर्तव्यत्वस्योत्तरन्त्वद्वेतिनाम् , आम्रान् प्रष्टः कोविदारानाचन्टं, इतिन्यायानुसरणमेवेति नापरोक्षं विप-थिताम् ॥ एवंसाधनचतुष्टयस्य पूर्ववृत्तत्वं निरस्तंमिति । अश्व शास्त्रेक्य वादेऽद्वेत्युद्मावितानांदोपाणांसम्भवोनवेतिविचार्य्यते ॥

(तत्र वेदान्तरक्षामणिः ए० २०, २१)
अत्राद्वीतनः, अधिकार भेदात्, प्रयोजनमेदाद्, विपयमेदाश
भिन्नशास्त्रत्यमेव, निह जैमिनिमतिनिरसन पूवंकं प्रश्नस्य ब्रह्ममीमांसा शास्त्रत्योरेकत्वेहि न किमप्युदाहरणं प्रदशेषितुं शक्यते। सर्वथा
जैमिनीय रुप्त्या न पूर्वोत्तरमीमांसयोरेकसास्त्रत्वम्, अन्यथा एकं वा
संयोगरूपचोदनाख्याविशेपात्, इति पूर्व तंत्रसूत्रेणंवगतार्थत्वात्,
सर्व वेदान्तप्रत्ययं चोदनाधिवशेपादिति सूत्रम्, पूर्वतंत्रगतेनं वेदापौरुपेयत्वाधिकरणेनैवय्हिसद्धा अत एव च नित्यत्वितिस्त्रम्, पूर्व
तंत्रगतापश्हाधिकरणेनैव कृतार्थर्त्वाद्पशूद्धाधिकरणान्त्यरम्, वलावलाधिकरणेनैवाभीष्टलाभात् अत्यादिवलीयस्त्वाच न याथ इति
सूत्रम्, शास्त्रयोनित्वाधिकरणं च वहुवितयं स्यात्, अतोभिन्नशास्त्रस्वमेवयुक्तमिति बद्दित ॥

( अत्र भ्रोभाष्यानुयायिनः )

प्रथमंयत्तावत् , अधिकारिप्रयोजन विषयभेदाच्छास्त भेद इति यदुक्तं तदसञ्जतम् , उभयमोमांसायां वेदार्थस्य, आराधन-विशिष्ट ब्रह्मणोर्वाविषयत्वात् । अधीत वेदस्य पुरुषस्य वेदार्थ निर्णयः कर्तव्यं इतीच्छोदयात् , वेदार्थनिर्णयत्यस्यैवेष्टताव-च्छेदकत्वात् , तद्गुप्रहार्थयास्त्रस्यापि, तदिष्टतावच्छेदकाव-च्छिकोद्देशेन प्रवृत्तेर्युक्तत्वात् ,

अतः एकेण्टतायच्छेदकायच्छिकोपकारजननाईत्वेन प्रद्व-त्तायाः मीमांसायाः, शास्त्रेंस्ये न किञ्चिद्धाधकम् ॥ अत्तर्पत्र-चतुर्दशक्षेत्रिद्यासुमीमांसेकागरीयसी, पुराणन्याय-मीमांसाधर्मशास्त्राङ्गमिश्रिताः, वेदास्थानानिविद्यानां धूर्मस्य च चतुर्दश्च, इत्यादिभिः मीमांसाया एकत्वं परिगणितम् ॥ अतो वेदार्थ निर्णयार्थ प्रवृत्तस्याधिकारिणो वेदार्धनिर्णय रूप प्रयो-जनस्य वेदार्थस्य च विषयत्वेदोकरूपत्वात्-न शास्त्रभेदः॥

एतेन यदिवेदं व्याख्यानत्वेनं कशास्त्र्यग्रुच्यते तर्हि कल्प-सत्र गृह्यस्त्रादीनामप्येकशास्त्रत्वापित्तिमन्दाशंकापि परास्ता। नहि वयं वेदव्याख्यानत्वमात्रेण शास्त्रेक्यं ब्रम् अपि तु वेदव्याख्यानत्विशिष्टेकोपकार जननार्हत्वेन, न कुत्रापि कल्पसूत्रादीनामेकत्वंपरिगणितम् . महपिभिः, नापि सङ्गति विशेपउपलम्यते नापि तत्रेकत्वे किश्चित्प्रमाणम् शास्त्रे-क्यवादे तु बहुप्रमाणोपपत्त्यादिकं विणितमेव ।

यदिष, भिन्न कर्नु कयोधिरुद्धसिद्धान्त परयोश्च शास्त्रयो-रेकत्वे न किमप्युदाहरणिनत्युक्तं तदप्यसारम् । केवल मिचकर्नु -कत्वस्य न शास्त्रेक्यमेदापादकत्वम् । कादम्बर्यादिषु भिन्न-कर्नु कत्वेषि शास्त्रेक्यदर्शनेन व्यभिचारात् ,

ं विरुद्धसिद्धान्तकथनन्तु जैमिनिवादरायण सिद्धान्ताज्ञान निवन्धनम् । यतःसाक्षादप्यविरोधं जैमिनिः, संपत्तेरितिजैमि-निस्तथाहिद्रश्रयति, इत्यादि सूत्रैः, मगवतान्यासेनस्वाभि-मतार्थे सिद्धये जैमिनिस्स्वनाम्नैवोपात्तः ॥

औत्पत्तिकस्तु शब्दस्यार्थेन सम्बन्धस्तस्यज्ञान प्रुपदेशो-

च्यत्तिरेकश्वार्थेऽज्ञुपलब्धे तत्त्रमाणं बादर्गयणस्यानपेक्षितत्वात् , इत्यनेन जैमिनीस्स्वाभोष्टार्थे सिद्धये स्वगुरूं वादरायणमेव प्ररस्करोति ॥

किश्च, सुमन्तुं जैमिनियं वं वंशम्पायनमेवचेति महाभारत

प्रमाणेन भगवतः व्यासस्य साक्षाच्छिष्य एव ,महर्षि जैमिनिः ।

स, चात्यन्तगुरुपरवशः, अस्तिकाग्रेसरः । अतएव सर्वत्र जैमिनिः स्स्वगुरूं वादरायणं, बादरायणस्त्वशिष्यं, जैमिनिं स्वामि
मतार्थसिद्धये पुरस्करोति । जैमिनेव्यांस विरुद्धाचरण कथनं

रूपान्तरेण अपिश्वनीनां निन्दाकथनमेव एवंविधानां वाक्यानामस्थान एवविद्धद्गोप्ठ्याम् ॥

यत्रकापि—शेपत्वात्पुक्तपार्थवादोयथाऽन्ये ज्वित्यादिना विमतिमिवोपलभ्यते तदिपि पूर्वोपदिर्श्वितानेक प्रमाणसिद्धशास्त्रेक्यस्य न वाधकम् , अत्यंव्यतराप्रधानार्थं विवादस्य शास्त्रमेदकत्वाभावात् , यथा पूर्वकृत प्रासादखण्ड विषमांशापनयनेन
शेपनिर्माणे पूर्वकृत प्रासादेनसह तदैक्यं तद्वदेव पूर्वोत्तरः
मीमांसायामपिशास्त्रेक्यमेव, स्पष्टञ्चेदंशास्त्रेक्यवादे श्रीमद्वेदाः
न्ताचार्यः । अधिकन्तु तत्त्यावगन्तव्यमिति ।

वस्तुतस्सर्वत्राविरोधः एव-संज्ञातश्येनदृक्तमस्तितु. अक्षर-धियान्त्ववरोधः सामान्यतद्भावाभ्यामीपसदवत्तदृक्तम् , प्रदानव-देवतदुक्तमित्यादिसूत्रैः जैमिनि परिग्रहातिशयदर्शनेन जैमिने- च्यासिक्षस्यावगमेन वैभवोक्तेषु तत्वश्रमोमन्द्धियांमाभृदित्ये-तदर्थं जैमिनेरन्यास्त्रवादस्यानुवाद् प्रतिश्लेपाविति तत्वविदः॥

एकं वा संयोगरूपचोदनाख्याविश्चेपात् , श्रुत्यादिवली यस्त्वाच, न वाध इति सूत्राणां वैपरीत्यतयानिदर्शनमपि भव-न्तमेव निर्देहति । यत, एतेरेवसूत्रं: शास्त्रेक्यं सिद्धयति—मिन्नशास्त्रत्वे, सर्ववेदान्त प्रत्ययंचोदनाद्यविश्चेपात् . श्रुत्यादि-चलीयस्त्राच्च न वाध इत्यादिष्वादिषदग्राखं किमद्रैतिनाम् ॥

आदि पदेन पूर्वतन्त्रोक्तस्यैवग्रहणं सर्व सम्मतम् , भिन्नशास्त्रत्वेत्—आदि पदेन जैमिनीयन्यायग्रहणं दुर्लभमेवमवेत्—
निह शास्त्रान्तरीयसूत्रस्यादिपदस्काकांक्षापूरणं द्वास्त्रान्तरीय सूत्रण दृष्टं श्रुतं वा, जैमिनीयेन सहैकत्वादेवै।पूणं सूत्रं विधायांत्तरितं व्यासार्यः—भिन्न शास्त्रवादिनामयंविरोधोदुर्वार एव ॥

एतेनापश्चद्राधिकरणवैयथ्योंक्तिरिप दृरीकृता, तादशाधिकरणस्य
पूर्वपक्षोत्तरदानरूपत्वेन चारिताध्यात्, यदि कश्चन पूर्वपक्षी

प्रत्रूयात् पूर्व मीमांसातात्रक्षमीमांसायाः भिन्नत्वेन पूर्वमीमांसोक्तापश्चद्राधिकरणेनायतार्थत्वेन त्रक्षमीमांसायां शूद्राणामधिकारः कुतोनेति तन्द्रखिप्यानायैवापश्चद्राधिकरणम् ॥

्वस्तुतः, संवर्गविद्यायामाजहारेमाञ्चृद्रः नानेन मुखेनाला-पयिष्यथा, इत्यत्र सूद्र शब्द दर्शनेन रथकाराधिकरणन्यायेन-श्रद्रस्य संवर्ग विद्यायां प्राप्ताधिकार निराश्चार्थमपश्चृद्राधिकरणम् ॥ यथा चापशृहाधिकरणस्याद्वेतमते वियर्थं तथीद्मान्यते,
तथापि निर्विशेप ब्रह्मातिरिक्त कृत्सन मिथ्यावादिनामद्वेतिनांमतेऽपश्रृद्वाधिकरणं वैपथ्यमेन, नच श्रृद्वादेः ब्रह्मझानेऽनिवकारसम्पादनार्थं सार्थक्यमन्पनीतस्यानधीत वेदस्याश्रुत वेदान्त
वाक्यस्यापि श्रृद्वस्य निर्विशेपचिन्मात्रं ब्रह्मैव सत्यमन्यत्सर्वं
तिस्मन्किल्पतं मिथ्याभृतमित्याप्तवाक्यादेव वस्तुयाथात्म्य
झानोत्पतेस्सम्भवात् , नच तच्चमस्यादिवाक्येनेव झानोत्पिक्तकार्य्यति नियमार्थमपश्रृद्वाधिकरणम् , झानस्यापुरुपतन्त्रत्यात् ।
सत्यांसामग्रयामनिच्छतोपिझानोत्पत्तेः ॥

एवं च यथा चापग्रुद्गाधिकरणमद्भैतमतेवैयध्यै तथा पूर्ण-तया विवेचितं श्रीभाष्यकारैरपि ॥

"अतएवच नित्यत्विमिति सूत्रवैयथ्योद्भावनन्तु श्रीभाष्य-शांकरभाष्याद्यनवलोकन निवन्धनमेव अनन्तकृष्ण महो-दयस्य। यतः-तत्तददुद्भाष्यकारैरेवपीनरुत्त्यमाशंक्य पूर्व मीमांसोक्तार्थाविरोधेनैव व्याख्यातं मूत्रम्।

अस्यसूत्रम्यदेयध्याँद्भावनं न्तमपाण्डित्यमावेद्यति— भवद्भाष्यकारेण पुनरुक्तिरुद्भाव्यते, किंपिन्न ग्रास्त्रेपि पुन-रुक्तिदोपप्रसरः। यथाचेद्मपि सूत्रंशास्त्रेक्यसाधकन्तथाग्रे विवेचियप्यते॥ पूर्वतंत्रेसाध्यधर्मस्यैवलक्षणत्येन न ग्रास्त्र-योनित्वाधिकरणवैयर्थ्यमपि॥ (रक्षाम्हणः-२६-पू०-) निह्न श्रीभाष्यसिद्धान्ते देवतानामपि जैमिनीय कर्मविचारानन्तरमेव ब्रह्मविचार इति कल्पना सम्भवति, यथा च देवतानां न स्वाध्यायाध्ययनाधिकारिता ब्राह्मण्याद्यसावात् तथाऽन्यत्र व्यक्तमिति।।

#### अत्र समाधीयते----

तदुपर्यिपवादुरायणस्सम्भैवादित्यादिभिस्सूर्यः अगवता वेदाचार्येण देवादीनां त्रक्षोपासनायामधिकार एव समर्थितः नतु मीमांसाञ्चास्त्राध्ययनेऽधिकारस्यमर्थितः । ये खलु ज्ञारी-रकस्त्राध्ययनेन त्रक्षविचारंकुर्यन्ति तेषां कर्मयिचारापेक्षाऽस्त्येय – यतः-क्षारीरक सूत्राध्ययनेन त्रक्षविचार कारणंत्रस्तुत्म् । वेदि त्रक्षमीमांसायामधिकारिणः तेषाष्ठ्रभय् मीमांसा श्रवणं न कापि विश्रतिपत्तिः । देवा, अपि ज्ञारीरक सूत्रेणंद्य त्रक्षविचारंकुर्यन्तो-तिनोपलव्धं कुत्रापि—

वादरायण सूत्रेणैवार्थ निश्चयस्यावश्यकत्वे—एतत्सूत्रार्थ-परिज्ञानायावश्यापेक्षित पूर्वेभीमांसाध्ययनं पूर्वं कर्तन्यमेव । वेदार्थनिर्णयायखङ्गीमांसाधास्त्रम् । अत्युत्कटतपःश्चीलानां सम्प्राप्तश्चित्तिविशेषाणां स्वयं प्रभात वेदवेदार्थानां देवानां न वेदार्थे विचाराय ब्रह्मस्त्रापेक्षा ।

आवश्यकत्वे पूर्वमीमांसातः प्रष्टृत्तिः केनवार्य्यते नहि वाद-रायणेन विचारश्चास्त्रेऽधिकार उक्तः—येन कर्म विचारेऽनिध-कारिणोदेवा इति, किन्तुपासनायामेवाधिकारस्साधितः। भव- न्मतेऽन्यनीतानां देवानां वेदान्ताष्ययगामावेन वेदान्त विचा-रोऽयुक्त एव साधनचतुष्टयमध्येशमदमादिष्यरति शब्देनसंन्या-सस्यंव ग्रहणेनदेवादिष्यनयनामावनिवन्धन मन्न्यासामावा-स्साधनचतुष्टयस्येवासिद्ध्या शंकराचार्य्यसिद्धान्ते देवताधि-करणवंयर्थ्यमपरिहरणीयमेवेति—

एतेन-( वेदान्तरश्चामणि-१-पृष्टे )

(श्रक्षजिज्ञासापदः सूचित निर्विशोप श्रक्षज्ञाने विधुरसन्न्यासि देवता गृहस्थावि साधारण्यस्य साधन चतुष्टय संपत्तावेबसम्भवादिति अनन्तकुष्णप्रकापोपि निरस्तः।

अत्र अीभाष्यातुयायिनः ै

साधनचतुष्टयमध्ये र्डपरतिशब्दस्य ( उपरितः सन्न्यासः )
इति श्रांकरच्याख्यादर्शनेन उपरितः नित्यनंभित्तिककाम्यनिपिद्धिक्रयात्यागः सन्न्यास इति यावत् - इतिवार्तिक व्याख्यादर्शनेन उपरितः सन्न्यास इति प्रदीप दर्शनेन च विधुर गृहस्यदेवादीनां सन्न्यासाभावनिवन्धन साधनचतुष्ट्यसम्पन्त्यभावेन
बक्षमीमांसायामनधिकारात् , विधुराधिकरण देवताधिकरणानां च वैयर्थ्यमेवाईतिसिद्धान्ते उपरितिशब्दस्यस्पटमेव सन्न्यास परत्वं व्याख्यातमईतानुयायिभिः, तथाचाईतग्रन्थेरेवाईतमर्तन्निर्ण्डमिति ॥

श्रीभाष्याज्ञयायिनान्तु न विधुराधिकरणस्य न वा देव-ताधिकरणस्यवैयर्ध्यम् । देवादीनाम्रुपासनायामेवाभिकारस्य बादरायणाचार्य्यः प्रतिपाद-नात् निरपेक्ष्य विचारशास्त्रं स्वयमेव विचारे समर्थाः देवादयः, मनुष्याधिकारत्वाच्छास्त्ररयेति समर्थितंपूर्वमीमांसायाम्।

अथ शब्दार्थपूर्वष्ट्रतं न विद्याप्वेष्ट्रतं किन्तु त्रक्षविचारशास्त्र प्रश्चित पूर्वष्ट्रतम् । विधुराणामाश्चमकर्माभावान्न विद्याधिकारः । अनाश्चमिणामिपिविद्यादर्शनेन, अस्त्यधिकारः, नचाश्चमधमेरेव-विद्यातुष्रहः किन्तु जपोपवासादिभिः वर्णधमेरिपि विद्यातुष्रहः, तथा च यज्ञादिरूपकर्माभावेषि वर्णधमेरिपि विधुराणां विद्यात्पत्ति सम्मवेन न विधुराधिकरणं वैयथ्यम् । नवा शास्त्रश्रद्धत्तौ वाधकं किश्चित्पश्याम इति ॥

( वेदान्त रक्षामणिः ) ( यदपि—१३—१४—१५—पुष्टे रक्षामणी )

अथातो प्रकाजिज्ञा, इत्यारम्य, अनावृत्तिः शब्दाद्नावृत्तिः शब्दात् , इत्यन्तं चतुर्छक्षणं व्रद्धामीमांसाशास्त्रम् । अथातोधमंजिङ्गासा, इत्या-रम्य प्रवृत्तायाः कर्मदेवता मीमांसायाः पृथग्भृतम् , न तयोरिवयमिति शंकरमगवत्पादानां रोषान्तः । तदुक्तंमाप्ये— एवं च सति अथातो धर्मजिङ्गासा, इत्येवारव्यत्वाद् न पृथक् शास्त्रमारम्येत , आरम्यमाणं चैवमारम्येत, अयातः परिशिष्टधर्मजिङ्गासा, अथातः कृत्वर्थं पुरुषार्थ-योजिङ्गासेति ॥ सत्यव्येवंस्वाध्यायानन्तर्यंतुसमानम् इतिभाष्यान्तर्णांत पूर्वपक्ष भाष्यभामत्यादि प्रवर्थेन शोकरमगवत्पादानामिष पृथात्तर-मीमांसायार्य्यस्वसात्व्यमितियद्वेकशास्त्र्यमीमांसायाम्—

प्रतिवादिभयंकरोपनामक श्रीमदनन्ताचार्म्यस्वामिनोऽभिमन्यन्ते. तिद्दं न केवलंसत्संत्रदायसंदर्भादि विरुद्धम्, किन्त्वसम्भवदुक्ति- कमपीत्यनन्तकुष्ण इति, तद्दप्यश्गतम् शास्त्रेक्यवादस्य बहुधा सम-र्थितत्वात्।।

### ( अथ श्रीभाष्यानुर्यायनः )

शंकरमगवत्पादानां शास्त्रेक्यं सम्मतं न् वेति विचार-णीयम् ॥

वयन्तुवदामः, श्वास्त्रैक्यमेव सम्मतं शंकरभगवत्पादा-नामिष, तथाहि-अतएव च नित्यत्विमिति सूत्रं विश्वण्वता भग-वताशंकराचार्येण-पूर्वमीमांसोक्तापौरुपेयत्वाधिकरणेनेव गता-र्थत्वात्पुनरुक्तमिदं सत्रमितित्याशंक्य स्वतन्त्रस्य कर्त्तुरस्मरणा-दितिस्थिते वेदस्य नित्यत्वे देवादिव्यक्ति प्रभवाभ्युपगमेन तस्य विरोधमाशंक्यनित्यत्वं साधयति, इत्यादिना प्रकारान्तरेण सूत्रसार्थक्यमापादितम् ॥

इयमत्र भामती-नज्ञ प्राच्यामेव मीमांसायां वेदस्य नित्यक्तं सिद्धं तित्कपुनः साध्यत इत्यत आह-स्वतन्त्रस्येति, रत्नप्रभा-कारोपि, पूर्वतंत्रवृत्ताजुवादपूर्वकं सूत्रं व्याचप्टेस्वतन्त्रस्यकर्तृ-रित्यादिना ।

न्यायनिर्णयकतां आनन्द्गिरिरपि-पूर्वमीमांसायामेव वेद-नित्यत्वस्यसिद्धत्वादिहत्तन्तित्यत्य साधनस्याकिञ्चित्करत्वादि-त्याशंक्य सूत्रतात्पर्यमाह—कर्तुरिति पूर्वतंत्र सिद्धमेवघेदनित्यत्वं देवादिजगद्धत्पत्ती वाचक शब्दस्यापि तद्भावादयुक्तमिति शंकिते शब्दादेवनित्याकृतिमतस्तञ्जनमेतिसमाहितमिति ॥ अयमेशात्रप्रष्टव्यांशः -यदिशंकराचार्यस्य शास्त्रंक्यं नातु-मतंचेचिहिं-पूर्वमीमांसायाः ब्रह्ममीमांसापेक्षया सर्वथा भिन्नत्वेन पूर्वतंत्रोक्तापोरुपेयत्वाधिकरणेन सह अत्रष्ट्यं च नित्यत्वमिति ब्रह्मसूत्रस्यागतार्थत्वात् , भिन्नेऽस्मिन् शास्त्रे स्वतंत्र वेदप्रामाण्य प्रतिपादनस्ययुक्तत्वात् , पुनरुक्तिशंकायाऽवसर एवनास्तीतिवक्त-व्यत्वे पुनरुक्तिशंकोद्धावनेन प्रकारान्तरेण सार्थकतावादेन च बंकराचार्यस्यशास्त्रेक्यमभिष्टमेव, वाचस्पतित्रसृति टीका-काराणामपि—

अनुक्तमप्रतिपिद्धमितिन्यायात् शास्त्रेक्यं सम्मतुमेव निह-भिन्न शास्त्रत्वे पुनरुक्तिशंकाया अवसरः-नच पाणिनीयादि तन्त्रं शास्त्रान्तरापेक्षया पुनरुक्ति शंकायाः-प्रादुर्माव उपलभ्यते, तस्मादत एव च नित्यत्विमिति सूत्रस्य शाङ्करभाष्य दर्शनेन भगवतः शङ्कराचार्यस्य शास्त्रेक्यं सम्प्रतियन्नमेव ॥

एवं भेदान्नेतिचंन्नेकस्पामिष ईति सूत्रे—इहापि किञ्चिद्विश्चेपमाशंक्य परिहरतीति शाङ्करभाष्यम् । अनेन भाष्येण स्पष्टमृव शास्त्रीक्ष्यं वक्ति शङ्कराचार्य्यः । तदीय व्याक्ष्यात्रिभिरिषशास्त्रान्तरन्न्यायेनेव कर्मेक्यवद्विश्चेकसिद्धेः पुरुक्तिरित्यत आहइहापीति-पश्चामीन् वेद इत्याद्यपासनोत्पिचिधिस्य पश्चाग्न्यादि
रूपभेदादुपासनाभेदः स्यात् । अमीक्षात्राजिनरूप भेदात् कर्म
भेदवदित्यधिकाशंका निराशार्थत्वात् न पीनरुक्त्यमस्याधिकरणस्येति । अनेन मृलटीकादि पर्यवेक्षणेन शङ्कराचार्यस्य

शास्त्रेक्यवादोऽभिष्ट एव, भिन्नशास्त्रेत्वे पुनरुक्तिलेशस्याप्य-भावेन पुनरुक्ति दोपुस्य प्रकारान्तरेण सार्थकताबादस्य चोन्मस-प्रलिपतत्वमेवापद्येत्,

किश्व ( एक आत्मनः शरीरेभावात , ) इति स्त्रभाष्येषि-शास्त्रैक्यमुक्तम् शंकराचार्येण—

तत्रेत्यं ग्रांकरभाष्यम् — नतुशास्त्रप्रमुख एव प्रथमेपादं शास्त्रफलोपभोगयोग्यस्य देइच्यतिरिक्तस्यात्मनोऽस्तित्व म्रुक्तम्, पुनिर्द्द विवेकोऽनवसरएवेति चेन्न तत्र मगवतामाष्यकृता श्वरस्वामिना उक्तम् नतु जीमिनिना येन पुनरुक्तपादिदोपाव-काशःस्यात् , इहतु स्वयमेव स्वत्रकृता आक्षेपपुरस्सरं प्रतिष्ठापि-तम् । इत एव चाकुष्याचार्य्येण श्वरस्वामिना प्रमाणलक्षणे-वर्णितम् , अतएव च भगवतोपवर्षेण प्रथमे तन्त्रे, आत्मास्ति-त्वाभिधानप्रसक्ती शारीरकेवस्याम इत्युद्धारः कृतः ।।

अत्रस्परमेव शंकराचार्याः श्वास्त्रैक्यमञ्जयन्ते-भगवता शवरस्वामिनोक्तम् , नतु जीमिनिना, अनेन शास्त्रैक्ये, एव पुनरुक्तिदोपेनतुशास्त्रमेदे, इत्यपिस्पटमेव सूच्यते ।

एतेन निह अथानाधर्मजिज्ञासेत्यादि द्वादश्च रुक्षण्यादि-प्रणयनानन्तरमेय वादरायणेन ब्रह्ममीमांसाप्रणीता, नतु ततः पूर्वमितिति श्रीभाष्यानुसारिणो वर्णियतु महीन्त येन अथाता धर्मजिज्ञासा इति प्रथम प्रतिज्ञास्यादिति, २४—ए० चतुर्विद्यति ए॰ठे अनन्तकृष्णकुचोद्यमिष द्रीकृतम् ॥ यदि पूर्वमीमांसी पूर्व न प्रणीतास्याचदाकथं पुनरुक्ति दोपप्रसरः—अद्वैतभाष्यकारास्तदच्याख्यातारश्चान्मूळयन्ति भय-न्तम् । यतो बहुभिस्स्त्रीः पुनरुक्तिमुद्धावयन्ति शंकराचार्याः समर्थयन्ति च तद्च्याख्यातारः ।।

किश्च- सर्व वेदान्य प्रत्ययंचोदनाद्यविशेषात् श्रुत्यादि-वलीयस्त्वाच न वाध, इत्यादि व्याससूत्रप्रमाणानि, अत्रादिपदः एकं वासंयागरूपचादनाख्या विशेषात्, श्रुतिलिङ्ग वाक्य प्रकारणस्थान समाख्यानांपारदार्वच्यमर्थ विप्रकर्पादित्यादि जीमिनि सूत्राणामेन ग्रहणं सवसम्मतम्—

भिन्न श्वास्त्रत्वे जीमिनि सूत्रस्यापूर्वत्वे च कथं व्यास-सूत्राणां समन्वयः कथं न शांकरमाध्यस्य पराजयः वस्तुत उप-जीव्योपजीवक मावनिवन्धन एव पूर्वत्व परत्वे वेदप्रामाण्यस्य पूर्वतंत्रा, एवक्रुतत्वात् ।

उत्तरमीमांसायाः पूर्वप्रगीतत्वे वेदप्रामाण्याप्रतिपादन निव-न्धनोदायो भगवतः व्यासस्यानिवार्य्य एव अनन्तकृष्णांक्तदिशा अतो स्वात्मानं रक्षतु भवान् गुरुद्रोहात् ।

अत्रामी संगतिविशेषाः, अभिन्नेताः पाठकमञ्चतनानां त्रिवरेंगं प्रथमप्रावण्य सम्भव रूपोऽर्धस्वभावः, औपनिषदेष्वङ्गाङ्गी भावप्रतिषादकवाक्येषु यञ्जादिकर्मणः पदार्थत्वेन ,ंसम्बन्धः, व्याख्यानभूत मीमांसायांच, उत्तरभाषस्य पूर्वभागोक्तन्याय सापेक्षत्वञ्च—

> कर्मविज्ञानयोहेंतु हेतुमद्भाव सम्मतेः, प्राप्भावः कर्मणः सिद्धयेत् पश्चाद्भावः परस्य च,

इत्यादिना श्रोश्रुतप्रकाशिकान्यायसुदर्शनादिषु स्पष्टएव कर्मणः पूर्वभावः, उत्तरस्याचरभावावर्णितः ॥

( यदपि शास्त्रैक्यवादे रक्षामणि:--२१-- पृ० )

यानि पुनः एक आत्मनः शरीरेमावात् इति पौनरुक्तय शंका पराणिवाद्यानि, ततो ज्ञायते यथौत्तरमीमांसायाः क्ष्मचन पूर्वभीमां-सापेक्षाः एवं पूर्वभीमांसायाः अपि समस्ति, वृंहातिरिक्तात्मस्वरूपं निणंयार्थ मुत्तरमीमांसायाः अपि समस्ति, वृंहातिरिक्तात्मस्वरूपं निणंयार्थ मुत्तरमीमांसापेक्षेति, तत्र कानिच न पूर्वोत्तर तन्त्र शेपाणि-यथा वेद्ग्नित्यत्वाद्योनि, कानिचन तत्त्वद्याधारणानि सत्तद्याधारणानी तन्त्रान्तर निणीतानां, सम्भवति तत्रोत्यनुसन्धानम्, अनुक्तमविरुद्ध-मन्यतो प्राक्षमिति न्यायात्। तत्रश्चस्त्रायिरुद्धानां तन्त्रान्तर निर्दिष्टानां व्यर्थं स्वरिमन्त्रपिसंकछनित्यमिग्रेत्यैव, एक आत्मनः शरीरे भावात्। इत्याद्यो पौनरुत्त्यमाशंक्यतं, नतु तद्क प्रवन्धत्वमिग्रेत्य, इति वद्नित शांकरमतानुयाथिनः, अर्नन्तकुण्णाद्यः। इति

### ( अत्र श्री भाष्यानुयायिनः )

तथाहि शास्त्रीक्ये बहुप्रमाणानि प्रदर्शितानि-तानि सर्वा-ण्यनन्यथासिद्धानि, नोत्तरदाने समर्था अद्वैतिनः, तथा च शांकरभाष्यादि प्रन्थपय्यवेक्षणे सर्वेपामद्वैतिनांशास्त्र क्यवादे न श्रोदश्वमः, पुनरुक्तिदोपस्यैक्प्रस्मन्नेवतंत्रेसर्वराधान्तसिद्धत्वेन, भवन्तं विद्वाय कोखनुन्मचः यथोत्तरमीमांसायाः पूर्वमीमांसापेक्षा, एवं पूर्वमीमांसाया अपि इति पुनरुक्ति पदस्यार्थकरणे समर्थः प्रभवे-दपि यदि भवद्व्याख्यानमेवाद्वेतिनां चमत्कारजनकन्तर्हि नम-स्तेम्यः विदुपांनोत्तरंवाच्यमिति

अनुक्तमविरुद्धमन्यतोष्ठाश्वमित्यस्यार्थमेव न जानन्ति भवन्तः केवलं महामहोपाध्यायपदमेवालंकुर्यन्ति यतोहि स्वाविरुद्धानां तंत्रान्तर निर्दिष्टानां व्यर्थे स्वस्मिन् संकलनमितिन्यायार्थं यदन्ति मवन्तः एवं विधार्थ करणेडिर्बुद्धंसुवद्धंभवति, इति न्यायस्य, ब्राह्मणविश्वप्रन्यायस्य च लोकेऽनिस्तार एव भवद्गीत्या।

प्रायेण तादशार्थकरणकाले न्यायस्यक्रपमगुद्दध्येयोक्तंभवता गुणस्यरूपस्यन्यायस्य दोपतेच प्रतिपादिता,

न्यायार्थस्तु—सतिप्रयोजने स्वानभिद्दितमप्यर्थजातमविरुद्धं तन्त्रान्तरोक्तं चेनतोप्राद्धमिति तस्य च गुणत्वमेव, निद्द दोप प्रदानार्थमुक्तेष्पर्थे तन्त्रान्तरेणाविरुद्ध ग्रहणे न्यायाम्यनुज्ञा, अन्यथा, अनुक्त पदंचैयर्थ्यमेवस्यात् ,

नहि न्यायव्याकरणसांख्यादिपुस्वोक्तार्थेषु, अनेनन्यायेन तंत्रान्तरेण दोपं सम्पाद्य तस्योद्धाराय प्रयतमाणास्सम्रुपलभ्यन्ते, अनेन न्यायेनावर्तमानमपि दोपं सम्पाद्य, उत्तरप्रदानंहि-प्रक्षा-लनाद्धिपङ्कस्यदूरादस्पर्शनं वरमितिन्यायगस्तमेश—

अनुक्तमिति न्यायस्य, च्यथैस्वंस्मिन्नपि संकल्न मित्यर्थः

केन पदेन लक्ष्यते केवलं विरुद्धकपोल क्ष्यनामात्रमेय-भवतः।
तत्रश्चवरस्वामिना उक्तन्नतु जैमिनिना, इदंभाष्यं किंभवन्तं न
ताडयति, जैमिनि प्रोक्तत्वे, एवपुनरुक्तिः न श्चवर स्वामिप्रोक्तत्वे, इत्यनेन स्पष्टमेव जैमिनीयेन सहैकत्वं वादरायण
स्वस्य-

एतेन ग्रन्थेनोपवर्षस्यश्चरस्वामिनश्च शास्त्रेक्यंद्योत्यते, अतएव भगवतोपवर्णेण प्रथमेतंत्रेऽऽत्मास्तित्वाभिधान प्रसक्तौ शारीरकेवक्ष्याम इत्युद्धारः कृत इतिशंकरोक्तिरेव तत्र प्रमाणम्। उपवर्षश्च वोधायन इति सर्वप्रसिद्धः ॥

तंत्रान्तर निर्दिष्टानां व्यर्थं स्वस्मिन् संकलनमितिभव-स्कल्पितेऽर्थेयद्यमिप्रायस्ति कि शंकराचार्य दृष्ट्या अन्ये दार्शनिकाः आत्मतत्त्वज्ञाः ब्रह्मविचार परायणाः ऋपयः कि न सन्ति, व्याससूत्रयोग्याः गौतमादि तन्त्रेऽर्थाः कि न सन्ति-यतः सर्वत्र जैमिनीयेनैवपुनरुक्तिसुद्भावयन्ति नान्येभ्यऋपि-ग्रन्थेभ्यः—

अतो उन्यत्र व्यासस्त्रयोग्यार्थाः स्सन्तुनाम, परन्तु जैमि-नीयेन सहास्यशास्त्रेक्यार्ज्जं मिनीय तंत्रे विद्यमानानामर्थानां ब्रह्ममीमांसायां निरूपणेसति पुनरुक्ति दोषः जागरूकण्व तत्र श्वरस्वामिना कृतम् न जीमिनिना, इति वदतः अंकराचार्यः पूर्वोक्तार्थस्यष्टयति — अन्यथा श्वरस्वामिना किमपराद्धम् शंकरस्व, अनो युक्तं बार्स्व क्यं गंकराचार्य यस्येति तथा च तथ्यमुक्तं प्रतिवादिभयंकरोपनामक श्रीमदनन्ता-चार्यस्वामिमहोद्यैः शास्त्रेक्य मीमांसायां यत्भगवत् शंकर-पादानामपि शास्त्रेक्यं सम्मतमेव—

अद्वैतमतिविचेचन पुरस्तरस्थापितोयमर्थःपूर्वत्रास्माभिः। तत्रशांकरभाष्यमामत्यादिभिरेक शास्त्रेक्पवादः स्पष्टीकृतः॥

एतेन यदुक्तं रक्षामणी -१६ ए०-

कर्म ब्रह्मणोभूतत्वाभ्यां वैलक्षण्यमस्तु वा-मा-वा । धर्मशत्वशेष्रद्धापि-बोधयितुं शक्तोत्येव सत्यद शक्यतावच्छेदकस्यालीकिक श्रेयः साध-नत्त्वस्योभयसाधारण्यादित्याद्यनन्ताःचार्योक्तमपि परास्तृम्—अस्या-द्वैतसिद्धान्त विरुद्धत्यात्—

अहैतमतेहि निर्गूणमेवब्रह्म-अथातो श्रेहाजिज्ञासेति मुख्यजिज्ञास-तया विवक्षितम्-ननु सगुणं ब्रह्मोति अथातौ ब्रह्मजिज्ञासेत्यत्र धर्म राव्देन ब्रह्मणो न ब्रह्णं भगवत्पादसिद्धान्त रृष्ट्येति-अतोनाहैति-सम्मतिमृथेयत् पूर्वोत्तरमीमांसयोरेकशास्त्रयं नामेति-

ह्हह्हू प्यसंगतम्—स्वाध्यायानन्तर्यं तु समानमिति शांकर-भाष्यमादाय धर्म श्रन्दस्य वेदार्थमात्रोपलक्षणतया धर्मवद् ब्रह्मणोपि वेदार्थत्याऽविशेषेण वेदाध्ययनानन्तर्य्यापदेशसाम्या-दिति वदता भामतीकारेणस्पष्टमेव धर्म श्रन्देन ब्रह्मणोर्श्रहण सक्तम्—

नचेदं पूर्वपक्षमाष्यं किन्तु सिद्धान्तभाष्पम्-अनेन अथ शब्दस्य वैयर्ध्यभियास्वाष्यायानन्तर्ध्ये परत्यग्रुपक्षिप्तम् । भामतीवाक्यं व्याक्रविद्धः कल्पतरकारंश्च धर्मिजज्ञासास्त्रं म्बाजुपादानान्नतेन गतार्थता तत्राह, धर्म शब्दस्येत्पादिना-स्पष्टमेव धर्म पदेन महाणोग्रहणमुज्यते । अतो धर्मपदेन महाणा न ग्रहणमद्वेत सिद्धान्ते, इदं यचनं साहसमात्रमेवानन्तकृष्णस्य-भामतीकारास्तद्व्याव्यातारश्चस्पटमेव धर्म पदेन महाणोग्रहणं-स्वीक्रविन्त धर्मशब्देन यथा च महाणोग्रहणं तथा सन्ति प्रमाणानि ।

येच वेदविदोविष्ठाः येचाध्यात्मविदोजनाः ते वदन्ति महात्मानं कृष्णं धर्मं स्नातनम् । रामो विग्रहवान्धर्म-इत्यादिः ॥

निर्गुण ब्रह्मणः जिङ्गास्यत्ववचनग्रुपहास्यमेव-सविशेषस्पैव जिज्ञासा सर्वप्रमाण सिद्धानिविशेषेका जिज्ञासा ॥

यथा च सर्वाद्वेत सम्मतं श्वास्त्रेक्यं तथा पूर्वमेव विवे-चितम् , प्रमाण समन्वय चतुराणां <u>वेदञ्चपुरुपाणामनन्ताचार्र्य-</u> स्वामिपादानां ॥

मावोतिगम्भीरएव न भवद्विधाः पुरुषाःश्चातुं समर्थाः ।
पूर्व तंत्रे नोभयभागासाधारणी जैमिनिना प्रतिज्ञाकृतेत्येव शंकर हृदयम्-अता न परिश्विष्ट जिज्ञासेति कुचाद्यानामवकाद्यः शास्त्रेक्यमेव सर्वत्राङ्गीकरोति भगवत् शंकरः ।

अतएव न चैवं कर्मत्रक्ष विचारयोरीकशास्त्र्यास्युपगमे त्रक्ष-जिज्ञासा सूत्रगतस्याथशब्दस्यकर्म विचारानन्तर्य्यमर्थः स्यादिति वाच्यम् , भाष्योक्तरीस्या ब्रह्मविचारे कर्मानुष्ठानानियमस्या-भावेन तदप्रसक्तेः, इति परिमलोक्तिरपि संगच्छते—

अनेन परिमल ग्रन्धेनस्पष्टमेव शास्त्रेक्यं गम्यते शंकरा-चार्य्यस्य शास्त्रेक्ये नियमेन न कर्मणोऽपेक्षा, इत्येवाश्चय इत्यपि परिमलग्रन्थेनद्योत्यते-+ भामत्यां-स्पष्टोयमर्थः--

एवंचानजुष्टितं कर्मापि प्राग्मवीयकर्मवद्यात् यो विद्युद्ध-सत्यः संसारासारतादर्शनेन निष्पत्रवराग्यः कृतं तस्य कर्मा-जुष्टानेन वैराग्योत्यादोपयोगिना, प्राग्भवीयकर्माजुष्टानादेव तत्सिद्धेः-इति भामती—

अतः कदाचित्कर्मणोऽनपेक्षेत्येय तात्पर्र्य शंकराचार्र्यस्य तथा च पूर्वापरभाष्यभामत्यादि श्रन्थदर्शनेनाद्वेतिनामपि श्रास्त्रेक्यं सम्मतमेवेति सर्वमवदातम् ॥

( यदपि—२१— ६२— पृ० वेदान्तरस्नामणि ) अथेदानिमवशिप्यते समालोचियनुं-यत् श्रीमाप्यमतानुसारेण पूर्योत्तरमीमांसयोरेकशास्त्र्यं साम्प्रत स्रुतासाम्प्रतमिति । श्रत्र च-

> उपदेशाद्योक्तादिस्वारस्याद्धर्भयोगतः। ° पूर्णोपदेशतश्चैक्यंपूर्वभागोपजीवनात्॥

इति प्राचां संबद्धारियेकैक समालोचनमहिति।

संहितमेतच्छारीरकं जीमनीयेन पोहरा छक्षणेन इति सत्यमस्ति बोधायनाचार्य्याणामुप्देशः, परन्तु अनुपपन्न उपदेशो न बस्तुसाध-नायालम् , अत्र प्रथमं जीमनीयेन पोहरा लक्षणेन इति जीमनीयस्वं पोडशंखक्षणस्य यदुद्धितितम् , तिवदं कर्म दैवता ब्रह्मगोचरासोद्यमी विधा सुत्रकारतः । जैमिनेर्मुनेः काशकृत्स्नतो वादरायणादित्यतः क्रमात् इति तस्वटीकोद्धृत तस्वरक्षाकर वचन विरुद्धम् ॥ तथा च कोवाऽयं बोधायन इति न जानीम-इत्यनन्तकृष्णशाक्षिणः प्रश्नः-सोपि श्री-माज्याश्यानवलोकनेन निर्मूलः ॥

### ( अत्र श्रीभाष्यानुवायिनः )

सर्वस्यापि पोडञ्च लक्षणात्मक मीमांसाञ्चास्त्रस्य वक्ता जैमिनिरेव-अतएव संहितमेतच्छारीरकं जैमिनीयेन पोडञ्च लक्षणेनेति वचनं संगच्छते—

श्रीमार्ण्यकारेरिप-ष्ट्रश्चत्यादार्त्विज्यमित्यन्ते न सूत्रकला-पेन ससंकर्षेणकृतः; इत्यनेन सर्वस्यापि पोडश्चमागस्य वक्ता जैमिनिः, काश्चकृत्स्नस्तु देवता काण्डस्योपकारक इति स्पष्ट उक्तः ॥

# वेदान्ताचार्यरपि-अधिकरण सारावल्याम्-

वृत्तिग्रन्थे तु जैमिन्युपरचिततयापोडशाध्याय्युपात्ता । संकर्पः काश्चकृत्स्नप्रभव इतिकथं तत्त्वरत्नाकराक्तिः ॥ अत्र ब्रूमः सदुक्ती न वयमिह ग्रुधावाधितुंकश्चिदही । निर्वाहस्तुपचारात्ततहृह्घटते हो कतात्पर्ययोगः ॥

इत्यादिना देवताकाण्डस काशकृत्स्नप्रभवत्वमाशंक्योत्त-रितम् । सर्व वेदान्त सिद्धान्त संग्रहे-

चतुर्दश्चसु विद्यासुमीमांसेका गरीयसी। विद्यत्यम्याययुक्ता, सा प्रतिपाद्यार्थतोद्विधा॥

इति विंशत्यध्याय युक्तांया मीमांसाया एकत्वं बदन् शंकराचार्योपि कर्मकाण्ड देवताकाण्डयोरंक्येतात्पर्यमध-धारयति ॥ देवता काण्डस्य द्वादश लक्षणीतः भिन्नत्वे— प्रतिपाद्यार्थतोत्रिधेति वक्तव्यंस्यात् ॥

अतोपोडग्रलक्षणात्मक पूर्वमीमांसाग्रास्त्रस्यवक्ताभगवान् महर्पि जीमिनिरेव काग्रकृत्स्नमहर्यपेस्तुदेवताथागस्य लेखक इत्येवाग्रयः तत्त्वरत्नाकरस्य-

किश्च, संहितमेतच्छारीरकं जीमिनीयेन पोडश्रलक्षणेनेति
महर्षि वोधायन वाक्ये—जीमिनीयेनेत्यस्य--ऐक्यतात्पर्ययोगेन
प्रोक्तत्वेन भूयस्त्यव्यपदेशेनेत्यादि बहुधाऽर्थावगतीसति-महर्षे
रिमिप्रायमजानन्--अनन्तकृष्णमहोदयः कोऽयं वोधायनःअनुपपन्नोपदेशकर्ताचिति बदन् कथनं स्वात्मानं निन्दति—
भूयसांस्याद्रलीयस्त्वमितिन्यायमि नास्मरति--पण्डितग्राम इति
पत्तञ्जलियाक्यमिप नावगच्छति—न दोपः सूर्यस्य यदेनमन्धोनपञ्चति, तथाच युक्तमुक्तं श्रीभगवद्यामुनाचार्यस्वामिपादैः,

अभिनिवेशवशीकृत चेतसाम् , मतिमतामपि सम्भवतिश्रमः॥

इति अतो जीमिनीयत्वं पोडश्रलक्षणस्य यदुक्तंतत्तुसमी-चीनमेव ॥

भवतोच्यते कोऽयंवोधायन इति--अत्याश्चरर्यमिदं वचनम् । उपवर्ष एवबोधायनः-यः शंकराचार्य्येण अतएव भगवतोपवर्षे-णेत्यादिनोपवर्ष पदेनस्मर्यते ॥ तत्वटीकायां श्रीमद् वेदान्ता-चार्यस्वामिपादाः—वोधायनस्यैवोपवर्ष इति नामान्तरमिति घदन्ति ॥

अथातो प्रसिजिञ्चासेत्यत्राथश्चन्दस्य-स्वपूर्ववाक्यस्थधातु तात्पर्य्य विषयतावच्छेदकस्वोषलक्षितधर्मावच्छिक क्रियानन्तर्यं शक्तिःसर्वे प्रतिपन्नेति, अनुगतमपीदंलक्षणम्-स्वीकृतं चेदं लक्षणं गदाधरप्रभृतिमिरपि।

तथा च न साधन चतुष्टयस्य पूर्ववृत्तत्वसम्भवः किन्तु कर्मज्ञानस्ययः ॥

अतो जैमिनीय दृष्ट्या बादरायणरीत्या श्रीभाष्यदिशा शंकरदृष्ट्या च शास्त्रीक्ये न किश्चिद्धाधकम् , प्रवन्धेक्ये सिद्धेः स्वरसप्राप्तकर्म विचारस्यवानन्तर्य्यमङ्गीकरणीयम् ।

तस्मात् श्रीमाध्योक्तमेत्रयुक्तं न शांकराद्यमिहितमिति ॥

# ॥ अथ महासिदान्त विवासस्मः॥

तत्र प्रथमं महासिद्धान्तोपक्रमे मगवदाचार्यपादैः श्री-भाष्यकारैः, अद्वैतामिमत निर्विशेपवस्तुनः श्रशशृङ्गमिवाप्रामा-णिकत्वं व्यवस्थापितम् ,

तथाहि निर्विशेपवस्तुवादिमिनिर्विशेपे वस्तुनीटं प्रमाण मिति न शक्यते वक्तुम्, सविशंपवस्तुविषयत्वात्सर्वप्रमाणानाय्, यस्तुस्वाजुभव सिद्धम् , इति स्वगोष्ठीनिष्ठः समयः सोप्वात्म-साक्षिकसविश्वपालुभवादेव निरस्तः, इदमहमदर्शिमिति केन-चिद्विशंपेण विशिष्ट विषयत्वात्सर्वेषामानुभवानाम् । सविशेषा-प्यनुभूयमानानुभवः केनचित्युत्तपाभासेन निर्विशंप इति निष्कृष्यमाणः सत्तातिरेकिभिः स्वासाधारणैः स्वभावविद्य-र्वार्निष्क्रप्टन्यविषय इतिनिष्कर्षहेतुभूतैः सत्तातिरेकिभिः स्वासाधारणैः स्वभावविद्येषीः सविद्येष एवावतिष्ठते । कैश्विद्विश्रेणिविशिष्टस्यंववस्तुनोन्ये विशेषा निरझ्यन्त इति न कचिन्निविशेपवस्तु सिद्धिः । शब्दस्यतु विशेपेण सिविशेप एव वस्तुन्यभिधान सामर्थ्यम् , पदवाक्यरूपेण प्रष्टुत्तः । प्रकृति-त्रत्यययोगे नहि पदस्वम् । प्रकृतिप्रत्यययोर्ग्यभेदेन पदस्यंव विशिष्टार्थप्रतिपादनमवर्जनीयम् । पदभेदशार्थभेद निवन्धनः । पदसंघातरूपस्य वाक्यस्यानेकपदार्थं संसर्गविज्ञापानिधायित्वेन

निर्विशेषवस्तुप्रतिपादनासामर्थ्याचा निर्विशेषवस्तुनि शब्दः प्रमाणम् । प्रत्यक्षस्य निर्विकल्पकसविकल्पकमेद मिन्नस्य निर्विशेष वस्तुनिप्रमाणभावः । सविकल्पकं जात्याद्यनेकपदार्थं विशिष्ट विषयत्वादेव सविशेष विषयम् । निर्विकल्पकमिष सविशेषविषयमेव, सविकल्पकेस्त्रस्मिन्नतुभूतपदार्थं विशिष्ट-प्रतिसन्धान हेतुत्वात् । निर्विकल्पकं नाम केनचिद्विशेषेण विश्वक्तस्य ग्रहणं, न सर्वविशेषरहितस्य, तथा भूतस्य कदाचिद्रिषे ग्रहणादर्शनात् ,

अनु प्रपत्तेश्व, केनचिद्विश्चेषेणेदमित्थमितिहि सर्वाप्रतीति-रूपजायते, त्रिकीणसास्ताद्भिसंस्थान विश्चेषेण विना कस्यचिद्पि पदार्थस्यग्रहणायोगात्, अनो निर्विकल्पकमेकजातीय द्रव्येषु प्रथमपिण्डग्रहणम्, द्वितीयादिपिण्डग्रहणं सविकल्पकमित्युच्यते,

तत्र प्रथमिण्डप्रहणे गोत्तादेरतुष्ट्रचाकारता न प्रतीयते द्वितीयादि विण्डप्रहणेष्ट्रेवातुष्ट्रचित्रतीतिः, प्रथमप्रतीत्यतुसंहित्वस्तुसंस्थानरूपगोत्यादेरनुष्ट्रचिधमितिशिष्टत्वं द्वितीयादिपिण्डप्रहणावसेयम्—इति द्वितीयादिग्रहणस्य सविकल्पकत्वम् ।
सास्नादिवस्तुसंस्थान रूपगोत्वादेरनुष्ट्रचिर्न प्रथमपिण्डप्रहणे
गृह्यते, इति, प्रथमपिण्डप्रहणस्य निर्विकल्पकत्वम् , न पुनः
संस्थानरूपजात्यादेरप्रहणात् , संस्थानरूपजात्यादेरप्यंन्द्रियकत्याः
विश्वेपात् , संस्थानेनविना संस्थानिनः प्रतीत्यनुपपचेश्चिति
श्रीमाष्यकाराः।

एतार्वता प्रवन्धेम निर्विश्चेपेवस्तुनि न शब्दः प्रमाणम् , नापि निर्विकल्पकसविकल्पकमेदिमिन्नंद्विविधमपि प्रत्यक्षम् तत्रप्रमाणमतो प्रमाण श्रुन्यं निर्विश्चेपंवस्तु इति श्रीभाष्य-काराश्चयः ॥

## (वेदान्तर्क्षामणिः प्र० ३०, ३१)

अत्र पूर्वपक्षः — इद्मत्राद्वैतिनोमन्यन्ते — यत्र संस्थान-संश्थानिनोरेकप्रमाणविषयस्यम् तत्र तत्त्वस्रमायाः सविशेषविषयकस्वमास्ताम् , यत्र
तु संस्थानसंस्थानिनोर्भिन्नप्रमाणविषयस्यं, तत्र संस्थानिविषयकेणप्रमाणेन संस्थानहानमिष्जन्यत इति नेदं सम्भवति । तथा च शान्द्रापरोक्षबादिनामस्माकं तात्पर्य्यवृत्त्या स्वरूपमात्र पराणां वाक्यानां विशिष्य
चास्युकादिवाक्यानां विशेषसामान्यद्विषचपराणां कथं न निर्विशेष
प्रत्यक्षजनकत्वम् । तथा च प्रत्यक्षस्य शाट्यस्य निर्विशेषेवस्तुनि
प्रामाण्यं न शक्यापद्ववम् , ऐन्त्रियकत्वमेव प्रत्यक्षस्येति मतेषि संस्थानि
सन्निकर्षद्शायां संस्थानसन्निकर्पोषि न नियत इति स्वीकर्तुंशक्यते,
अन्यथारूपी घटः इति रूपप्रत्यक्षतादशायां तत्परिमाणादेरिव प्रत्यक्षत्वमापर्येत ।

तथाचैकेन्द्रियपाह्यत्वाविशेषेषि यथा रूपप्रत्यक्षता दशायां न प्रित्माणप्रत्यक्षनियमः, एवं संस्थानि प्रत्यक्षता दशायां न संस्थान-प्रत्यक्षनियमः, इति न प्रत्यक्षस्य सविशेषवस्तु विषयत्वनियमः, तथा च तत्त्वमस्यादि वाक्यानि यदि वात्पय्यांतुपपत्त्या स्वरूपचैतन्यमात्रं स्रक्षणया बोधयन्ति तर्हि क्यं नाम तेषां न निविशेष वस्तुविषय-कत्त्वम्, यस्तुतस्तु प्रकारताविशेष्यताग्यनवगाहित्येनैव ज्ञानानां निर्वि-कत्त्यकत्वम्, इतिहिसर्वदर्शन सिद्धान्तः, नतुषमांतुष्ट्रत्यमाषमात्रेण प्रथम पिण्डमहणेन । अयंहि श्रीभाष्यकाराणां स्वतिद्धान्तानुगुण्यार्थ कल्पना विशेषः, सच सर्वे दर्शन विरुद्धः, निर्गुणवास्यानां यथा च विशिष्टाहैतसिद्धान्ते वैयर्थ्यं तथा स्वावसरे विशद्मुपपाद्यिप्यामः, श्रतो निविशेष वस्तुनः प्रामाणिकत्वे न श्लोदश्चमः इति।।

## ( अत्र श्रीभाष्यातुयायिनः — )

प्रतियोगितासम्बन्धाविद्धन्नविशेषत्वाविद्धन्नविषयता-निरूपिताऽभावविषयतानिरूपिताधिकरणविषयतैवया-निर्विशेषवि पयताऽद्वंतिसम्मता सा प्रमाणश्चन्येव, तादशी निर्विशेषवि-पयता, न शब्दगोचरा, नवा प्रत्यक्षगोचरा, नाप्यनुमानादि गम्या, प्रकृतिप्रत्यययोगेन बोधकत्वस्यपदस्यविशिष्टार्थाभि-धायित्वेन न निर्विशेष वोधकत्वम् ,

पदसंघातरुपस्य वाक्यस्यतुबह्धर्थ वोधकत्वेन सुतरां न निर्विश्चेषे प्रामाण्यसम्भवः, सविकल्पकनिर्विकल्पक भेदेन द्विविधप्रत्यक्षयोर्मध्ये सविकल्पकस्य विशिष्टार्थाभिधायित्वं सर्व प्रसिद्धम् , प्रंथमाक्षसन्निपातजस्य निर्विकल्पकस्यापि न सर्व विशेषश्चन्यत्वम् , किन्तुकतिपय विशेषश्चन्यत्वेनैव निर्विकल्पक्यादः.

यतः समानेन्द्रियप्राक्षायाः जातेरपि ग्रहणं निर्विकल्पके भवत्येव, संस्थानसंस्थानिनोरुभयोरप्येकसामग्रीवेद्यत्वात् । अतः सविकल्पकप्रत्यक्षं विशिष्ट विषयम् , निर्विकल्पकपेकविषयमित्य-द्वैतिनां वादोऽयुक्त एव प्रमाणविरोधादनुभवादि विरोधा-च्चेति--- प्रथमाक्षसन्निपातज्ञंज्ञानम् , सिवशेपविषयम् , ज्ञानत्वात् , सम्प्रतिपन्नज्ञानविद्त्यनुमानविरोधाच अतोनिर्विकल्पकमपि न निर्विशेषे प्रमाणम् ,

प्रत्यक्षवस्तु विषयत्वाद्तुमानस्य विशिष्टवस्तुविषयत्वेतु विवाद एव नास्ति, अतोनक्शंचिद्दिषिनिर्विशेषवस्तुनः प्रामा-णिकत्वम् ।

यत्र संस्थान संस्थानिनोभिन्नप्रमाणिवपयत्वं तत्र संस्थानि-विषयकेन प्रमाणेन संस्थानज्ञानमिप जन्यत् इतिनेदं सम्भव-तीत्यद्वैतकल्पनं तदा योग्यं यदि संस्थानिनिपयकं संस्थाना विषयकं किश्चिदपि प्रमाणादिकष्ठपुष्ठमेत्त, केवलं प्रतिज्ञामात्र-मेनाद्वैतिनाम, नाद्यावधिकिश्चिदपि संस्थानिविपयकं प्रमाण-प्रपस्थापितमद्वैतिमिः, शान्दापरोक्षवादस्तु परोक्ष एव, अद्वे-तिनां कल्पनामात्रमेव, निरस्तोऽयंवादः पूर्वमेवास्माभिः, नायं शान्दापरोक्षवादः, सर्वप्रमाणिविरुद्धः किन्तु, सर्वदर्शनिव-रुद्धोपि—

संस्थानिसन्तिकर्पदशायां संस्थानसन्तिकपोंपि न नियतः, अन्यथारूपीचट इत्यत्र रूपप्रत्यक्षतादशायां तत्परिमाणादेरपिप्रत्यक्षत्वमापद्यत्, इति यदुक्तंतद्य्यसंगतम् , संस्थानि सन्निकर्प दशायां संस्थानसन्तिकपों न नियत इत्यत्र कि कारणम् ? निह संस्थान्यपेक्षया संस्थानस्य पृथक् सिद्धत्यसम्भवः, एक-सामग्रीवेद्यानां सहैनग्रहणस्य सर्व सिद्धान्त सिद्धत्यात् , रूपी घट इत्यस्य दृष्टान्ततयोपादानमध्यज्ञानं कृत्यम् , एकसामग्रीयोग्यत्वाविशेपात् घटघटत्व परिमाणादीनामेकदैव-ग्रहणं जायत एव स्वीकृतत्रव सर्वेरपि दार्शनिकैः,

निश्चिक्तिरुप्यादिस्थलेऽधिष्ठानान्याविषयकज्ञानस्यैव वाध-कत्यमितिसम्मवति, इयंग्चिक्तिरित्यसमूहालम्बनस्यापि चाश्चपस्य ग्चिक्तित्व तत्समानाधिकरण संख्या परिमाणादि विषयकत्वेना-वाधप्रसंगादिति । अतोरुपीघट इत्यस्योपादानमसिद्धस्यासिद्धे-न साधनमेवाद्वैतिनाम् ।

रूपप्रत्यक्षतादश्चायां कथं न परिमाणस्य प्रत्यक्षत्वमिति-प्रश्ने न किञ्चित्तत्रकारणमित्येत्रोत्तरमद्वेतिनामिति ।

तन्त्रमस्यादिवाक्यानि यदि तात्पर्य्यानुपपन्यास्यरूप चैतन्य-मात्रंलक्षणयादोश्यपन्ति तर्हि कथंनामतेषां न निर्धिशेषवस्तुदोश-कत्वमित्यप्यसत् ,

स्वरूपचेतन्येतात्पर्यस्यैवासिद्धत्वात् , मुख्येवोधकत्वसम्भवे चैतन्यमात्रपरत्वेलक्षणेवदोपः । तात्पर्य्यानुपपत्तोलक्षणा-लक्षणा-भ्रव्यसम्बन्धस्तात्पर्यानुपपत्तितः, इति नयायिकाः, तथा च यथा गंगायां घोप इत्यत्र भगीरधरवाताविन्छन्नप्रवाहे शक्तिः, गंगापदस्य, तीरत्वाविन्छन्नतीरे तीरपदस्यशक्तिः, तत्र तीरस्य सम्प्रतिपन्नत्वेन तात्पर्यानुपपत्त्या गंगापदस्यतीरेलक्षणा, केवल चैतन्यस्य प्रमाणाद्यविपयतया तत्र तात्पर्यकल्पनमेवा-सिद्धम् , वालमूकादि विज्ञानान्यपि विश्विष्टविषयाण्येव यथोक्तमिन-युक्तैः, प्रवृत्तिभिर्विश्विष्टार्थवालमूकादिधिरपि,

एतेन प्रामाणिकविद्योपविद्याष्ट्रमेव, वस्त्वितिनेटंबस्तुलक्ष-णम् , विद्योपाणां विद्योपान्तरकस्पनेन।नवस्थापातात् किन्तु प्रामाणिकत्वमवाधितस्वरूपत्वंदेति वस्तुलक्षणमित्युक्तिरपिदृरो-स्सारिता ।

निगमनभाष्यमेतत्-निह वस्तुलक्षणं श्रीभाष्य कृतोक्तम् । प्रामाणिक विशेषैर्विशिष्टमेववस्तु भवतोति श्रीभाष्याश्चयः, तथैव घटपटादिषु दर्शनात् , विशेषाणांस्वतण्व व्यान्नर्तकत्यस्य सर्वदर्शनसिद्धत्वेनानवस्थाकथनमध्यंसंगृतम् ,

प्रामाणिकत्वस्यावाधितस्वरूपमात्रस्य या न वस्तुलक्षणं पर्याप्तम् , घटादीनां प्रामाणिकत्वेषिपटादिन्यावर्तकतया विशेष-रूपधर्मस्वीकारस्यावस्यकत्वेन श्रोभाष्यमेवक्षरणं भवतामि निर्गृण-श्रुतियिचारस्तुस्वावसरेपूर्णतया विवेचियष्यते,

अतः, सिद्धं न कथंत्रिद्धि निर्विशेषयस्तुनः प्रामाणिक-स्त्रमिति ॥

अथ प्रत्यक्षस्य सन्मात्र विषयत्व निराज्ञः ।

वन्न ( वेदान्तरक्षामणिः पु०—३३—३४ — )

बन्प्युक्तं शास्त्रप्रत्यक्षयोविरोधामानायं सन्मात्रप्राख्ये प्रत्यक्षम् , न मेद विषयं प्रत्यक्षविषयंवा मेदाहिदुर्निरूपस्त्रात् , अनिर्वचनीयस्वेन मिथ्यात्वाच, अधिश्रानसम्बन्धितयेव प्रतीयते, तथाहि किं स्त्ररूप मैद्योः सद्घटयोः हयोरिषप्राहकं प्रत्यक्षमन्य्रतरप्राहिना-विभयप्राहिपक्षे कि युगपदप्राहकंमुतक्रमेण वा, नागः, मेद्प्रहणस्याश्रयप्रतियोग्थादि-ज्ञानकृतविल्लामेनोपस्थितत्यात्, प्रतियोग्यादिनिरपेक्षस्यरूपप्रहणस्य महित्युस्पत्तेः प्रत्यक्षेण तस्यैन ब्रहणं न मेदस्येति न योगपग्रसम्भवः,

अन्यतरप्राहि पक्षेपि प्रत्यक्षज्ञानस्यैकक्षणवर्तित्वेन निरपेक्षस्यरूप-मवलम्ब्य विलीनस्य मेर्प्रहणायक्षणान्तरस्थित्ययोगात् ,

### अञ्चाप्रतियदामः

तथाहि पूर्व यदुक्तं न प्रत्यक्षेण भेदग्रहणं क्रमयौगपद्याद्य-संभवादिति तत्रंकक्षणष्टित्तत्वेषि प्रत्यक्षज्ञानस्य तस्मिन्नेवक्षणे वस्तुभेदरूपतत्संस्थान घटत्वादेरिय सहोपलम्मादेव यौगपद्येन ग्रहणमिति,

एकसामग्रीवेद्यानां तत्तव्योग्यानामर्थानां सहैवोपलम्यमान तया ग्रहणे न वाधकं किञ्चित्पश्यामः । नच तत्तत्संस्थानरूप घटस्वाद्यतिरिक्तं मेदमंङ्गीकुर्मः । तत्र मेदस्वेनरूपेण प्रतियोग्या-द्यपेक्षस्वेपि न घटस्वेन रूपेण प्रतियोग्याद्यपेक्षा तथैवलोकप्रतीते दाराः क्लत्रमित्यादि शब्दंस्वभावायत्तत्वात् । अतः <sup>°</sup> प्रतियोगिनिरपेक्ष घटत्वादिरूपभेदस्पापिस्वरूप-प्रहणकालेप्रहणमिति प्रत्यक्षज्ञानस्यैकक्षणद्यत्तिस्वेपि भेदग्रहणे न क्षोदक्षमः ।

किञ्च इस्फुटप्रतीतंकार्यं न कारणनिरूपणायापद्ववमहतीतिनैयायिकादिसर्वदर्शन सिद्धस्यभेदस्य युष्मदस्मदोर्विपयविपयिणोरित्यादि शांकरेभाष्यदर्शनेनाद्वंतरीत्यापि भेदस्यनापलभ्येनावस्यमेव कारणंकल्पनीयम् , तथा च प्रतियोग्यादिकृत विलभ्वेपिद्विश्वणवृत्तित्वमेवज्ञानस्यकल्पनीयम् नद्धं कक्षणवृत्तित्वमेव
ज्ञानस्येति नियमः, वस्तुतः क्षणंकवृत्तित्वेपि न दोप इति पूर्वमेवाकः।

तथा च सन्मात्रग्राखं व प्रत्यक्षुत्रित्यद्वेतिनां प्रतिज्ञापि न स्वार्थसाधिका आन्तिगृहीतमहिपास्त्रादिभेद्स्यस्वीकारेण प्रतीति वैलक्षण्योपपादनमपिधूलीप्रश्लेपणमात्रमेव,

अद्वेतदृष्ट्याहिसन्मात्रब्रद्यातिरिक्तस्यकस्यचिद् पि वस्तुनः पारमार्थिकस्यामावेन व्यवहारावस्थायामेय विचारादः सत्वेन व्यवहारावस्थायां यदि सर्वेत्र सन्मात्रमेवानुवर्तते तर्हि कथं न घटोऽस्ति पटोऽस्तीत्यादिभिन्नविषय प्रतीतिविरोपः कथमस्वा-र्थिनोनमहिषदर्शने निवृत्तिः।

व्यवहारावस्थायामेव सर्वत्रसन्मात्रग्रुपलभ्यते परमार्थावस्था-यांतु न केषि पदार्थाः न विचारश्रीलाः पुरुषाः किन्तुसन्मात्रमेव त्रक्षखल्वद्वंतिनांमतमिति एवंस्थिते व्यवहारावस्थायामेव यदि भेद उपलभ्यते तर्हि कथं न भेदग्रहणम्— किञ्च आन्त्यापि कथंभेद ग्रहणं ययैव युक्तयाभेदिनिराधः क्रियतेमवद्भिस्तयैव ग्रहाल्या आन्त्यापिभेदग्रहणं दुर्वारमेव ।

व्यवहारावस्थायाम्यवलभ्यमानस्य भेदस्यश्रमत्वे सन्मात्र-स्येवपारमाध्येच घटोस्ति पटोस्तोत्त्यादिप्रतिपत्तिविरोधः अभ्यार्थिनः महिपद्यनेन निष्टत्तिरितिव्यवहारविरोधश्चेत्यादि श्रीभाष्यदृपणमद्वेतिनां तिष्ठत्येवेति ।

किश्चप्रत्यक्षमिषसन्मात्रविषयमितिबदन् वादी प्रष्टव्यः स्सच्छव्दार्थः स्वरूपम् , घटादिशव्दार्थस्तुमेद इति कथमवगतम् , घटःसन् एटःसन् , इति घटपटादिष्वसुवृत्तेः सति घटादेश्व-मिथोव्यावृत्तिमात्रेणेतिचेत्तर्हि—

घटादेःसद्जुष्टुनेः सर्चस्यचासतोघटाद् न्याष्ट्रचेथिपरीतं कि-न्नस्पात् 'नहिसन्घटादिरित्पादिनाघटादीनामसत्वमेवाङ्गीकृत-मद्वीतिमः,

यदिचातुष्ट्विमात्रेण सच्छन्दार्थःस्वरूपिमतीष्यते तर्हि घटोनास्ति पटोनास्ति कृण्ड्यंनास्तीत्यादिष्यसदित्यनुष्टुच्या, असत्वस्यापिस्वरूपाङ्गीकारः कृता न, सति तद्व्याद्वत्तिमात्रे-णेतिचेत् , असतिसतापि व्यावृत्तंःसम्भवेन समान एव ।

तथाच सच्छन्दार्थएव भेदः घटादि शब्दार्थएव स्वरूप-मिति प्रतिवचने विलीनप्रायोऽद्वंतिसद्धान्तः । अतः घटो महान पटोमहान् घटश्रलति पटश्रलति, इत्यादिस्थलेकियागुणादिवत् , सच्चादिकमपितचद्वसतुधर्म एव न तस्य ब्रह्मस्वरूपत्वमिति, त्रक्षतु निर्<mark>षि</mark>लजगदुङ्गनस्थितिलयैक कारणभूतं सर्वज्ञसर्वज्ञक्ति-स्वाद्यपरिमितोदारगुणसागरं सर्वाधारं सर्वान्तर्यामिस्वरूपमिति,

सच श्रीमन्नारायण एव 'अन्तर्विद्दिश्चतत्सर्वेव्याप्यनारायण-स्थितः, एकोहवैनारायण आसीत् , नारायणः परंत्रद्धा, इत्यादि श्रुतिशतप्रमाणेकसमधिगम्यः ।'

किञ्च सन्मात्रप्रत्यक्षनादो न केवलं सर्वदर्शन विरुद्धः किन्तु नचक्षुपापश्यतिरूपमस्य, मनसातुनिशुद्धेन यत्तदृष्टेश-मग्राह्ममगोत्रमवर्णमित्यादि श्रुतिश्चत विरुद्धोपि, तस्मात्सनमात्र प्रत्यक्षत्रक्षवादोऽद्वैतिनामञ्चान कल्यनमात्रमेवेति ।

सन्मात्रत्रक्षणः प्रत्यक्षप्राप्ती तडिपयागमस्यानुवादकत्वरूपं-कृपणम्रक्तं श्रीभाष्यकारैः,

> सर्वप्रत्ययवेद्येऽस्मिन् त्रस्ररूपेन्यवस्थिते , प्रयञ्चस्यप्रविलयः शब्देनप्रतिपाद्यते । प्रविलीन प्रयञ्चेन तद्रूपेण न गोचरः , मानान्तरस्येति मतमास्रायैकनिवन्धनम् ॥

## इतिबदन्नद्वेतसिद्धिकारोप्यपास्तः ।

समस्तविशेषश्चन्यंत्रक्ष यदिश्रत्यक्षवेद्यं तर्हिकथंनाजुवादकत्वं तिह्रप्यागमस्य, नच श्रत्यक्षसिद्धाकाराच्छास्त्रसिद्धंबद्धणि-विशेषोऽभ्युषगभ्यते, अभ्युषगभेत्वईतं सिद्धान्त एवभग्नः। वेदान्त शास्त्रस्यमिथ्यापरत्ववर्णनन्तुं, आत्मसन्तोपमात्रमेव, ब्रह्मविचार एव वेदान्तज्ञास्त्रे सर्वप्रसिद्धः नतुन्यामोहनार्थप्रधृतं वेदान्तज्ञास्त्रम् ।

सन्मात्रब्रह्मणः प्रत्यक्षवादे-

असनिकृष्ट वाचाच द्वयमत्र निहासितम् , ताद्र् प्रेण च परिच्छित्तिर्स्तद्विपर्य्ययतापिता ॥

इति सर्वाभ्युपगत शास्त्रविरोधः मीमांसक दर्शनविरोध-क्वेति ।

एतेन-रक्षामण्युक्तमि - ३६ - १० - सन्मात्रं च अहातृत्तिन्याध्य-मेव सन्यतेऽद्वेतिभिः, नतुः फुळन्याध्यम्, इति न घटादिवत् ब्रह्मणः प्रमेयस्यं जडस्वादिकं; वा श्रीभाष्यापादितमत्रावसरतीति, निरस्तम्, वृत्तिन्याध्यत्येषिघटादिवत् जडस्विमध्यात्वादिप्रसंगस्यानिवार्घ्यस्वात्।

द्धायामध्यम्युपगच्छामः, यदद्वैतिनः—

फलन्याप्यत्वमेवास्य शास्त्रकृद्धिर्निराकृतम् । त्रक्षण्यञ्चान नाशार्थं वृत्तिन्याप्यत्वमिष्यते ॥

इत्यादिनाष्ट्रचिन्याप्यत्वमेवाभिमन्यन्ते परन्तु तादशका-रिका प्रदर्शनेनापि न श्रीमाप्योक्तजडत्य प्रमेयत्वादिरूप दूप-णोद्धारः ।

अद्वेतसिद्धिकारप्रभृतिभिः वृत्तिच्याप्यत्यस्यापिमिध्यात्वा-स्युपगमात् विमर्तमिध्या दश्यत्वात् शुक्तिरूप्यवत् , तत्र दश्यत्वं वृत्तिच्याप्यत्धमेवविवरणकारमते शुद्धस्यवृत्तिच्याप्यत्वेनच्यभिचार माशंक्य शब्दाजन्यवृत्तिविषयत्वमेव वृत्तिव्याप्यत्वम् , इत्यादि-भिरद्वेतसिद्धथादीव्यक्तम् ,

परन्तु तद्प्यसंगतम् तथाहि-विमतं भिथ्या दश्यत्वात् , दश्यत्वश्च-शब्दाजन्यवृत्तिविषयत्वरूपं वृत्तिव्याप्यमेव तथाच त्रक्षणिव्यभिचारवारैणेषि । त्रक्षणः सर्वेज्ञत्वसत्यसंकल्पत्वादि गुणस्यश्रुत्येकसमधिगम्यतयातत्रोक्तहेतोर्भागासिद्धेः ।

नच सर्वज्ञत्वादिकं ब्रह्मधर्मः, तथाश्रुतिवोध्यत्वादित्यतु-मानेनापिवेद्यत्वावभागासिद्धिरितिवाध्यम् । तथासिति अनुभूतिः स्वप्रकाद्या, अनुभूतित्वादित्यादिस्वप्रकाद्यत्वादिसाधकः, जीवः परमात्मनो न भिद्यते चैतनत्वादित्यादि जीवब्रह्मामेदसाधकं-श्रानुमानेवेद्यत्वात् ब्रह्मणिन्यभिचारस्तद्वस्थप्य, सन् घटोऽह-मञ्ज इत्यादि प्रत्यक्षेणापिवेद्यत्वाच, नचोपहितमेव प्रत्यक्ष वेद्यम्, उपहितस्यभानेस्वरूपस्यापि भानावश्यकत्वात्,

अन्यथाविशिष्टेनिश्चितेपिस्वरूपे संशयापत्तेः, नच विशिष्ट-ज्ञानमेव शुद्धेसंश्चयनिवर्तकमितिवाष्यम् , अन्य ज्ञानस्यान्य-संश्चय निवर्तकत्वायोगात् , अन्यथा उपहितशानादेव शुद्धेप्य-ज्ञाननिवृत्तिसम्मवेन शुद्धस्यवृत्तिविषयत्वाङ्गीकारवेफल्यात् ,

एवं तुच्छंवृत्तिविषयोज्यवहीयमाणस्वात् , तुच्छं न क्षणिक मकारणत्यात् , इत्याद्यजुमानवेद्यत्वेन तुच्छेपि व्यभिचारा-दुर्वारः, एवं फलन्याप्यत्वस्य मिथ्यात्ववर्णनमप्यसत् -स्त्राविक्छन्न-विषयकाज्ञानमंगविशिष्टचिद्धिपयत्वरूपस्य फलन्याप्यत्वस्य नित्यातीन्द्रियगुरुत्वादौभागासिद्धेः साक्षिमास्येसुखादौ भागा-सिद्धेश्च ग्रुक्तिरुप्यादौ साधन वैकल्याच्चेति ॥

( यद्द्युक्तमद्वेतिभिः--वेदार्न्तरक्षामणी ३५-३६-पृ०- ) घटाद्योऽपरमार्थाः व्यावर्तमानत्वात् , रञ्जुसपादी सर्पाद्विवत् , सन् परमार्थः, अनुवर्तमानत्वात् , रज्वादिवत्--

तथा च परिदृश्यमानप्रपश्चिमध्यात्वे, अद्वैतं ब्रह्मौचतत्त्विमिति तद्पि विचार्य्य निरस्थते ।

किमत्रन्यावर्तमानत्वं - किममावप्रतियोगित्वम् - उत्तप्रतिय-कोपाधीत्रैकालिकनिषेध प्रतियोगित्वं - न तावदाद्यः, तस्य सत्यत्वाविरोधित्वेनाप्रयोजकत्वात् । नापि द्वितीयः, अजु-मानात् , पूर्वेषटवत्तादेशेषटामावप्रतियोगित्वस्पष्यटे, अगुहीत-त्वात् हेत्वसिद्धेः । अन्योन्याश्रयक्ष्येति - किश्च साध्यधर्मःपार-मार्थ्यः, अपारमाथ्यो वा न तावदाद्यः घटादौ साध्यस्यापार-मार्थ्यस्यस्यत्वाङ्गीकारे सद्वितीयत्व प्रसंगेन त्वदीयाद्वेतसिद्धा-न्तमंगापत्तेः -

नापि द्वितीयः अपारमार्थ्यस्यापारमार्थ्यस्वीकारे प्रपश्चस्य सत्यत्वापचं उक्तं च मिथ्यात्वस्यतु मिथ्यात्वे मिथ्यात्वंचाधितं भवेत् । सत्यत्वस्यतु सत्यत्वे सत्यत्वं साधितं भवेत् , अतएविह द्वीनजीप्रकृतमर्थं स्चयतः-इत्यस्य प्रसिद्धिः ।

## नच नित्यसमाजातिरितिवाच्यम्

अत्रामाणिकधर्मपरम्परापादनेन दूपणंहि नित्यसमाजातिः । मिथ्यात्वमिथ्यात्वंहि प्रामाणिकम्—

एवं व्यावर्तमानत्वहेतोः सत्यत्वमिध्यात्व विकल्पेन संक्षो<mark>भः कर्तव्यः, तथाहि हेतोः</mark> सत्यत्कङ्गीकारे, अद्वेतभंग एव—

मिथ्यात्वेच <sup>"</sup> घूमबुङ्घचागृहीतवाष्पस्ययथावह्नं रसाधकत्वं तद्वदस्यापि मिथ्यात्वासाधकत्वमेव ॥

#### ( यसूक्तम्-रक्षामणी--३६--पृ० )

इद्मन्नाद्वेतिनोमन्यन्ते-यद्ज्यावर्तपानत्वंहि-सद्तुविद्धप्तर्व प्रतीत्य विपयत्वमेव — इदमेवहि ब्यावर्तमानत्वं —

> नासतो निरातं भाषो नाभाषोविदातंक्विचत् । उभयोरपि ध्योऽन्तस्वनयोस्तस्ववर्शिभः॥

इति गीताभाष्ये प्रदर्शितम्-तथा च रज्वतृविद्ध सर्वव्रतीस्यविषयः सर्पोइञ्जुत इव सदतुविद्धसर्वपृतीत्य विषयः सर्वापिप्रपश्चः सद्भिन्नः इति व्यावर्तमानत्वस्य अनुमानतः पूर्वमपि गीता वाक्येन ज्ञायमान-स्वात् न श्रीभाष्योक्तविशा हेत्यसिद्धशाद्यकाश इति-

### तद्यसंगतंदक्तोत्तरत्वात्।

नहि-नासतो विद्यते भाषो नाभाषोविद्यतेसतः , उभयोरपि दृष्टोऽन्तस्त्वनयोस्तत्त्वद्शिभिः ॥

इति गोता वाक्येन सद्जुविद्धसर्वप्रतीस्य विषयत्वरूषंच्या-

वर्तमानत्वं सिद्ध्यति किन्तु शंकराचार्य्येण भवतावातादश-च्यावर्तमानत्वंस्वगन्धेन कल्प्यते,

तथा च घटवत्तादेशेस्त्ररूपेणेव घटमेदवत्तासाधने मिथ्यात्वसिद्धिर्नान्यथा, पटवत्तादेशेस्वरूपेणघटमेदस्य तदवत्तादेशेव्यधिकरणसम्बन्धेन तद्मेदस्य व साध्यत्वेषि न काचित्श्वतिः
तादशस्य सत्यत्वाविरोधित्वात्—सिद्धसाधनश्चं, अनुमानात्पूर्वं
तदवत्तादेशेस्वरूपेण तद्मेदस्यासिद्धत्वेन हेत्वसिद्धिरनिवार्य्यएव सदन्जविद्धसर्वं प्रतीत्य विषयत्वेसति, अनुमानेन मिथ्यात्व
सिद्धिः, अनुमानेन मिथ्यात्वसिद्धां, सदन्जविद्धसर्वप्रतीत्य विषयत्यरूष व्यावर्तमानत्वसिद्धिरित्यन्योन्याश्रयश्चेति,

किश्च सद्जुचिद्ध सर्वेप्रतीत्यविषयः सर्वेषि प्रपश्चः सद्भि-न्न इतियदुक्तंभवता तत्र सद्भेदः प्रपञ्चं पारमार्थ्यः, अपार-मार्थो वा, नाद्यः, अपारमार्थिकभेदस्य ब्रह्मण्यपि विद्यमानत्वे नानैकान्त्यात्-, न द्वितीयः श्चिक्तरजतादौ प्रपञ्चंपि, अनम्युप-गमेन साधन विकलस्यासिद्धशादि दोषात् ।

तथा च स्ववासनया कल्पितेपि न निस्तारः ॥ यद्तुवर्त-मानं तत्सदित्यप्यसंगतमेव,

सुश्लिष्ट बहुतन्तुष्वारोपितायामेकस्यांरज्यां व्यभिचारात् , तस्मात् व्यावर्तमानत्वेन मिथ्यात्वसाधनमाकाश्चपुष्पावलोकन-मात्रमेव, गीताशास्त्रंतु. सर्वर्थवार्द्धतमतं विद्वेष्टि तेन मिथ्यात्व वर्णनन्तुलोकरंजनमात्रमेवेति ।

# ( अथानुभूतेः वेद्यत्वादि विचारः )

# <mark>अनुभूतिस्वरूपविचारेऽर्द्वेतिनामित्थं</mark>त्रयो<mark>गाः—</mark>

अनुभूतिःस्वयं प्रकाशा अनुभूतित्वात् यन्नेवं तन्नेवं यथा-घटः, अनुभूतिरननुभाव्या अनुभृतित्वात् , अनुभाव्यत्वे घटादि वदननुभृतित्वप्रसंगञ्चेति---

## ( तत्र श्रीभाष्यकाराः )

अनुभूतेः स्वयंप्रकाशत्यवादोहि न :सार्वदिकः किन्तु वि-पयप्रकाशनकालिक एव परानुभवस्य हानोपादानादि र्लिगकानु-मानज्ञानविषयत्वात्—स्वानुभवस्याप्पतीतस्य अज्ञासिषमिति-ज्ञानविषयत्यदर्शनाच —

अनुमान्यत्वेनानुभृतेरनुभृतित्व प्रसंगोप्ययोग्यएव स्वगता-तीतानुभवानांपरगतानुभवानां चानुभान्यत्वेनाननुभृतित्वप्रसक्तः।

अनुभूतित्वंनाम-वर्तमानद्यायां स्वसत्तर्यंव स्वाश्रयंप्रति
प्रकाश्चमानत्वं-स्वसत्तर्यंवस्वविषयसाधनत्वं वातेचानुभवान्तरानुभाव्यत्वेषिस्वानुमवसिद्धंनापगच्छत इति, घटादेस्त्वननभृतित्वमेतत्स्वभावविरहात् नानुभाव्यत्वात् किञ्चाननुभाव्यत्वेषिगगनकुसुमवदननुभूतित्वस्यदुर्यारत्वात्—यदि गगनकुसुमस्यासत्वप्रयुकमननुभूतित्वमिति चेत्तर्हि घटादेरप्यद्मानाविरोधित्वमेवाननुभूतित्वप्रयाजकम्—अनुभूतेरनुभाव्यंत्वे अञ्चानाविरोधित्वमेवाननु-

तस्याः घटादेरिचत्रसज्यत इतिचेत् , अननुभान्यत्वेपि गगन-कुसुमादेरिवाज्ञानाविरोधित्वमपि त्रसज्यत एवेति ॥

( अश्रार्द्वेतिनः प्रत्यवितिष्ठन्ते तत्र रक्षामणिः—३७—३८— १० )

सत्तानुमृतिपदेन गुद्ध चैतन्य स्वरूपं विषक्ष्यते नतुष्रृत्तिः—चैतन्य-स्वप्रकाशतावादि नामस्माकं वृत्यव्यिष्टक चैतन्यस्पानुमृतेरनुमानादि हानिवयत्वाश्वपपदिनेनास्वप्रकाशत्वोपपादनेनानिरोधात् निष्ट वृत्तिः वृत्यविष्टक्रनं चैतन्यं वा सर्वेषां सर्वेदा प्रकाशत इत्यद्वैतिनो मन्यन्ते किन्तु ग्रुद्धं चैतन्यंतत्त् सर्वेदा सर्वेषाम् प्रत्यक्षमेव । यत्साक्षादपरोक्षा-दृष्ट्यः—इति श्रुतः इति ग्रुद्धचैतन्य स्प्यानस्यस्वप्रकाशत्ववादः परानु-स्वस्य परकीय वृत्यविष्टक्न चैतन्यस्यानुमेयत्वादि युत्त्या कर्यं निरस्तो भवति तथाचानुमृतिस्वप्रकाशनिराशोष्यनुकोपालस्मनमेव

यतोनाईतिनः शुद्धचैतःय्रूपामनुभूतिमनुभाव्यां मन्यन्ते, अननुभूतित्वापत्तेः, एवं रवाभिमताया अनुभूतेः शुद्धचैतन्यस्वरूपाया,
अज्ञानाविरोधित्वस्य यश्यमाणप्रकारेण मन्याना अज्ञानाविरोधित्वं
यग्ननुभूतित्व प्रयोजकम् , निर्दं अनुभूतेरप्यननुभूतित्वप्रसंगो घटादिववापशेत् , इति नाज्ञानाविरोधित्व मननुभूतित्व प्रयोजकम् । किन्त्वनुभाज्यस्वासत्वान्यतरवत्यमेष । इदंचानुभाज्यघटस्येवाननुभाज्यगान
कुसुमावेरप्यननुभूतित्व प्रयोजकम् । अतोऽनुभूतावनुभाज्यस्वांगीकारेऽनुभूतेरप्यननुभृतित्वप्रसंगो दुर्वारः, अनुभूतित्वं नाम, स्वेतरिवदन
पेक्षप्रकाशत्विमिति ॥

# ( अत्र विश्विष्टाईतिनः )

सत्तानुभृतिसंविच्छन्दाः पर्य्यायवाचकाः, तेषां च घटमहं जानामि पटमहंसंवेषि, इत्यादित्रतीत्यासविषयत्त्वमेव निय-तम्, नृच निर्विषयंज्ञानंकचिदुपलम्यते, अहमर्थरूपसात्मन- स्तथात्वेषि प्रत्यक्त्वानुक्कत्वादिभिः सविशेषत्वमेवेति, एवश्चो-पलम्यमानानां ज्ञानानां न सार्वदिक स्वप्रकाश्चत्वनियमोऽपितु विषयकालिकएवेति सर्वसम्मतम् , एवश्च, तादश्चानस्य वेद्य-त्वादिकमिषसर्वानुमतम् , विस्तृतश्च श्रीभाष्यकारंरेव, स्वीकृत-श्चाद्वतिमिरपि इयान् विशेषः, यदद्वेतिनः वृत्तिवृत्त्यपच्छिन-चैतन्यादिकं निष्प्रमाणिककंष्ययन्ति, न तत्र श्रुतिस्त्रादिता-तारपर्यकिन्तुस्वेच्छाचारित्वमेवतेपाम् .

शुद्धचैतन्यस्याज्ञानाचिरोधित्यवचनमप्यद्वैतिनामुपहास्यमेव,
यतो मायाविनिर्मुक्तस्य निरस्ताज्ञानध्वान्तस्य त्रक्षणः, अज्ञानाविरोधित्वेकाशक्तिर्माया पोडितस्यपंक्षाविष्ठप्तस्याद्वैताभिमतस्यत्रक्षणोऽञ्चानविरोधित्वे, शुद्धस्यत्रक्षणोऽवेद्यत्वकथनमपि प्रकारान्तरेणश्रुतिखन्नाणां निरसनमेव, अधातोत्रद्धाजिज्ञासा, जन्माद्यस्य यतः, शास्त्रयोनित्वात् , इत्यादिखन्नाणां, त्रक्षवेद त्रक्षंव
भवति, योवेदनिहितंगृहायामित्यादि श्रृतीनांच वैपर्ध्यमेवावेद्यत्ववादे, सर्वस्यशास्त्रस्योपहितविषयत्वे तत्वावेदकत्वहानिः ॥

न केवलमवेद्यत्वेद्यास्त्रविरोधः किन्तु, अद्वेत्प्रतेनिर्गृणमेव व्रक्षम्रुष्यमथातोत्रद्धाजिद्यासेत्यत्रजिद्यासत्त्याविविद्येत्वति, ए-कोन विद्यति १६, एष्टस्थ रक्षामणिवचनेनापिविरोधः, तथा-चानुभूतेरवेद्यत्वादियचनमिकिञ्चित्करम् , यदि चानुभृतिपदेन व्रक्षणोप्रदृणंकृत्वा तस्यस्यप्रकाश्चतादिकंद्यास्त्रवलादम्युपग-म्यते न तर्हि तत्रच्याकोषः श्रीमाष्यकाराणां परन्तु .ताह्य- शास्त्रवलादेव ब्रह्मणः सर्वज्ञत्व सर्वशक्तित्वादिकमंत्यभ्युपगम्य-ताम् यः सर्वज्ञः सर्ववित् परास्यशक्तिर्विविधैवश्रूयतेस्वामाविकी-ज्ञानवलिक्रयाच, इत्यादिभिः, श्रुतिवाक्यैःस्पष्टस्तादशोऽर्थः, इति

यद्दि — अनुभृतिः स्वयम्प्रकाशा अनुभृतित्वादित्युक्तम् —
तत्रस्वयम्प्रकाश्चर्त्वेनावेद्यत्वमेवमवदिष्टम् , तद्दि न संभवति —
तथाद्दि अनुभृतिश्चदः व्रक्षवोधकोनवा – व्रक्षवोधकत्वे अनुभृतिजन्यञ्चानविषयत्वेन व्रक्षणः, अवेद्यत्व विषरीतवेद्यत्य मेवप्राप्तम् —
तथाचावेद्यत्वप्रतिञ्चानिर्धिकैव, व्रक्षान्यवोधकत्वेतु न कथंचिद्दिष्
व्रक्षणोऽवेद्यत्वसिद्धः । भवतिचावेद्यत्वप्रतिञ्चायाः व्याघातस्तव । अनुमानमेवनिष्पत्रतम् , एवं हेतुसाच्यप्रतिपादकश्च्दाविष संविद्दिन्वतहेतुसाच्यप्रतिपादकावित्यभ्युपगन्तव्यं — अन्यथात्वप्रतिपादकत्वेऽनिन्वतप्रतिपादकत्वेवा निर्धकापार्थक निग्रहस्थानापाताद् — अतस्तद् न्वितहेतुसाच्य प्रतिपादने तयोरप्यनुभृति विश्वेषकत्वाचाम्यामपि वेद्यत्यं फलति ।

एवश्रातुभृतोवेद्यत्वे सिद्धेसति, अद्वैतदृष्ट्या, अननुभृति-त्वप्रसंगः, दुर्गार एव ॥

किश्चात्रभृतिः, अतुभाव्या, अतुभृतित्वात् , अनतुमान्यत्वे गगनकुसुमवदनतुभृतित्वप्रसंगोपि भवदीय व्याप्त्या आपाद-यितुं शक्यते—नच गगनकुसुमस्यासत्वप्रयुक्तमेवाननुभृतित्वं नतु, अन्नुभान्यत्व निवन्धनमिति तुच्छत्वमुपाधिरिति वाच्यम्- व्यापकव्यापकत्वेसित वृयाप्याव्याप्यत्वस्यैवोपाधि पदार्थत्वेन न तुच्छत्वस्योपाधित्वसंभवः, व्यापकव्यापकत्वाभावात्निहे, अननुभूतित्वेनाभिमतघटादीनामपितुच्छत्वमसत्वादिकमभ्युगच्छ-न्त्यद्वैतिनोपि येन न साध्यव्यापत्वद्वानिः।

यदि च गगन क्षस्रमाननुभूर्तिप्रत्येवासत्वतुच्छत्यादेःप्रयो-जकम् , न सर्वाननुभूर्ति प्रतीत्येवाभिप्रायः तथा च न साध्य-च्यापकत्व हानिरित्युच्यते-तर्हि

अनुभूतिः अननुभाष्या अनुभूतित्वात्—अनुभूतेरनुभाष्य-त्वेषटादिवदननुभूतित्वप्रसंग इति, भवदीयानुमानेपि, षटादि-गताननुभूतित्वमपि घटत्वादिप्रयुक्तमिृतिनानुभाष्यत्वनिवन्धन-मिति सोपाधिकस्तर्क इति, अनुभूतेः, अनुभाष्यत्वेपि नानु-भृतित्वप्रसंगलेकोपि।

किञ्चानुभूतेः, अननुभान्यत्वेगगनकुसुमनदसत्व प्रसंगोपि,
यदि च अस्वयम्प्रकाशत्वेसति, अननुभान्यत्वमेव गगनकुसुमासत्विमित्युच्यते, तर्हि अनुभूतेरननुभान्यत्वे गगनकुसुमनदस्वयम्प्रकाशत्व प्रसंग इत्येवाश्चयः, तथा च्, अस्वयम्प्रकाशत्वे सति, अननुभान्यत्विन्यन्यनसत्वमपि दुर्वारमेव
यदि च तर्कवलाचथाऽपाद्यमानेपि स्वयम्प्रकाशत्वादिश्राहकश्रुतिवलादपोद्यते तर्हि, अनुभान्यत्वेपि शास्त्रवलादेवाननुभूतित्वमणिनरस्यातामर्थजरतीयस्यान्याय्यत्वात्,

तस्मादनुमूतेः, अनुभान्यत्वेननाननुभृतित्व प्रसंगलेखो्षि,

अतोयुक्तमुक्तं श्रीमाष्यकृता, अनुभूतेरनुमान्यत्वे घटादि वदननु-

मृतित्वच चनम्रुपहास्यमिति, तस्मादनुभूतिरनुमार्च्यवेतिसिद्धम् ॥

स्वतस्सिद्धाया अनुभूतेः प्रागभावाद्यभावादुत्पचिर्निरस्यते, तदन्धस्य जात्यन्धेन यष्टिः प्रदीयते, प्रागभावस्यप्राहकाभावा-दमावो न शक्यते वक्तुम् , •

अनुभूत्येवग्रहणात् , कथमनुभूतिस्सतीतदानीमेवस्वाभावं-विरुद्धमवगमयतीतिचेत् , नद्यनुभूतिस्स्वसमकालवर्तिनमेव-विषयी करोतीत्यस्तिनियमः, अतीतानागतयोरविषयत्वप्रसं-गात् ,

इत्यादिभिः, श्रोभाष्यकृताऽत्यन्तगम्भीर विचारेण अद्धै-तामिमतप्रागभावाभावप्रयुक्तानुपपिचिनिरस्ता तत्रच न किञ्चि-दुत्तरमद्वैतिनाम्,

अतीतानागतयोस्तु वृत्त्यविक्छन्नचैतन्येनीय प्रमाण जन्येन ग्रहणं संभवति, नतु केवल चैतन्येन, तस्यवर्तमानमात्रग्राहक-त्वात् ।

#### ( og--3 )

इदमेवोत्तरं रक्षामणिकारस्यापि, निह् वादेगृहप्रमाणकीर्तनंयुक्तं किन्युप्रमाणप्रमेवोपस्थापनमेव यदिस्वसिद्धान्तेनैवपदार्थ निर्णयसिर्हि कथं न माध्यमिकः, विजयी, वृत्ति वृत्त्यविद्धन्नचंतन्य केवलचंतन्या-दीनाम् प्रामाणिकत्वे तस्यच तथात्वप्राहकत्वे, एवोत्तरं युक्तम्—नतु विचारकाले, श्रीमाप्यकृताहिसर्वांश्युपगत प्रमाणेनैवाहैतमतं निरस्तम् , सत्र च न किथ्यदुत्तरसहंतिनामिति ॥

# ( अहमर्थात्मत्वविचारः )

अहमर्थएवात्मा श्रीमाष्यकाराणाम् , अद्वंतिनान्तुसंविदेवात्मा, तत्रज्ञानं मे, जातम् , ज्ञानं मे नष्टमित्यादिप्रतीत्याज्ञान-स्योत्पत्तिविनाज्ञादि व्यपदेशस्यप्रत्यक्षसिद्धत्वेन न ज्ञानात्मता-वादः प्रामाणिकः । किन्तु, अहमर्थात्मतावादएय प्रामाणिकः, श्रुतिस्मृतिस्रत्रयुक्तयादिसम्मृतश्च, श्रीमाष्यकृता विस्तृतश्चायमर्थः,

अहमर्थो न चेदात्मा प्रत्यक्त्वं नात्मनो भवेत् । अहंचुत्र्च्या परागर्थात्प्रत्यगर्थोहि भिद्यते ॥

निरस्ताखिलदुःखोहमनन्तानन्द्रभाक् स्वराटं । भवेपमिति
मोक्षार्थीश्रवणादौष्ठवतेते ।। अहमर्थविनाहारचेन्मां इत्पष्यवस्पति । अपसर्वेदसोमोक्षकथाप्रस्तावगन्धतः ॥ मिय नष्टेपि
मन्तोन्याकाचिज्ज्ञप्तिरवस्थिता । इति तत्प्राप्तये यतः कस्यापि
न भविष्यति ॥ स्वसम्बन्धवियोगेतु ज्ञप्तिरेव न सिद्ष्यति ॥ छेनुब्छेद्धस्यचामाचेछेदनादेरसिद्धवृत् । अतोऽहमर्थोज्ञातवप्रत्यगात्मेति निश्चितम् ॥ विज्ञातारमरेकेन जानात्येवेति च श्रुतिः । एतद्योवेत्तिं त्राहुःक्षेत्रज्ञ इति च स्मृतिः ॥
नात्माश्रुतेरित्यारम्य सूत्रकारोपि वस्यित । ज्ञोतप्वेत्यतोनात्माश्रुप्तिमात्रमितिस्थितम् ॥ इत्यादिभिः तस्मान्नसंविदात्मतावादः
प्रामाणिकःकिन्त्वहमर्थात्मतावादः एव प्रामाणिकः ॥

#### ( अत्र, रक्षामणिः—४६—४७—५० )

अहमर्थानात्मताचाद एव प्रमाणिकः। आत्मनः प्रत्यकृत्वंहि स्वप्रकाशत्वेनेव नाहंप्रत्ययविषयत्वेन, अन्यथा शरीरादेरपि प्रत्यक्त्व-मापरोत । तथाचाहमर्थः, आत्मा, अहंप्रत्ययविषयस्वादित्यसुमान-विवक्षायां शरीरेव्यभिचारः । न केवछं व्यभिचारः किन्तु-अहमर्थः, अनात्मा, अहंप्रत्यय विपयत्वात , शारीरविद्वति विरोधोपि, मुक्ति-ष्शायां ग्रुद्धचंतन्यमात्रप्रकाशेऽहंप्रस्थयाभावादिषे नात्मनोऽहंप्रत्यय विषयत्वम् । फल्लेच्छावस्थायां प्रतीयमानाः सर्वेप्याकाराः फलानुभवाः वस्थायामि प्रतीयन्त इति नायंनियमः, ब्राह्मणोऽहं स्वर्गीस्यामिति, स्वर्गेच्छाया अवसरंप्रतीयमानंहि ब्राह्मण्यं न स्वर्गानुभावसरेऽप्यतु-वर्तते, इति मुक्त्यवस्थायामहंकारानतुवृत्तावि न अहं मुक्तःस्यामिती-च्छ्रया मोक्षार्थिना प्रवृत्तिरनुपन्ना। अहंकार ममकारादय एव बन्धोनाम, तथाचाहमर्थ विभाशस्त्रेत , मोक्ष इसध्यवस्यति । अप-कथा ' प्रस्तावगन्धतः, इति यामुनमुनि सुक्तिर्पप सर्पंदसीमोक्ष, व्याख्याता, अहमर्थविनाशो मोक्ष इत्यध्ययसायस्येय मोक्षप्रवृत्ती मुख्यनिदानत्वात , यत्रत्वस्य सर्वमात्मैवामूव तत् केन कं पश्येदिति श्रुतिविरोधात् स्वसम्बन्ध वियोगेतुक्षप्तिरेव न सिद्धगति । छेत्रस्टेशस्य चाभावे छेदनादेरसिद्धिवदित्यप्यसंगतम् , श्रुतिरियं कल्पितयन्थराही-स्यमेन मोक्षंस्पष्टतयाभिद्धाति न मुखादि सम्यन्धमात्रमिति ॥

# ( अत्र श्रीभाष्यानुपायिनः )

अहं जानामीति प्रत्यक्षप्रतीतिरेवाहमर्थात्मत्वेष्रमाणम् , अनया प्रतीत्या अहमर्थस्य ज्ञानाश्रयत्वमात्मत्वश्रस्पष्टमेव प्रती-यते नच संविदात्मत्वे किञ्चित्यमाणम् ।

ज्ञानुस्याहमर्थात्मधर्मतया श्रतीयमानत्वादेव न धर्मिभूता-

त्मत्वसंभवः, स्थिरस्वभावोद्यात्मा नच ज्ञानस्य तथात्वसंभवः, अहमर्थएवस्थिरस्वभावः, सतुलोकशास्त्रादिसिद्धः।

अद्वीतमाष्यन्याख्यातारो मामतीकाराअपि, अहमर्थस्यैवा-त्मत्वंस्थिरस्वभावत्वंचस्यष्टमेव वदन्ति,

तथाहि यहत्वात् षृंहणस्वाहाऽऽत्मैव ब्रह्मेतिगीयते । स चायमाकीटपतंगेभ्य आचदेवर्षिभ्यः प्राणभुन्मात्रस्वेदंकारास्पदे-भ्योदेहेन्द्रियमनोष्टुिष्धिवपयेभ्यो विवेकेन 'अहम्' इत्यतंदिग्धा विपर्य्यस्तापरोक्षानुभवसिद्धः, निह जातु कश्चिदत्र संदिग्धे — अहं वा नाहं वेति । नच-अहं कृद्यः स्थूलः, गच्छामी-त्यादि देहधर्मसामानाधिकरण्यदर्शनाद् वेहालम्बनोऽय-महंकार, इति साम्प्रतम् , तदालम्बनत्वेहि योऽहं वाल्ये-पितरावन्वभवम् , स एव स्थाविरे प्रनंजुननुभवामीतिप्रति-संघानं न भवेत् , निह्वाल्यस्थाविरयोः श्ररीरयोर्भनागिष् प्रत्यभिद्यानगन्धः, वेनोकत्वमध्यवसीयेत, तस्मात्येपुज्यावर्त-मानेपु यदज्ञवर्तते तत्तेभ्योः सिन्नम् , यथा इसुमेभ्यः सूत्रम् । वथा च देहातिरिक्तः, अहमर्थ सएवात्मेति । अनेन भामतीकार धाचस्पतिमिश्र वचनेन अनन्तकृष्णस्य सर्वेषिक्चोद्यानिरस्ताः,

भवन्ति, <u>अद्वेतप्रन्थेनीयाद्वेतवादाः</u> खण्डिताः, अहमर्थात्मत्व-वादाश्रस्थापिताः भवन्ति । यतःस्पष्टमेव भामतीकाराः अहमर्थ-स्यदेहातिरिक्तत्वं तस्यात्मत्वश्च स्थापयन्ति । यद्पि, अहमर्थ-स्यात्मत्वे, अहमर्थः, आत्मा, अहंप्रत्ययविषयत्वात् , इत्यनु- माने शरीरेव्यभिचार उक्तस्तद्रप्यनुमानस्वरूपार्झानत्वादसंग-तम्, तथाहि-अहमर्थः, आत्मा, अवाधिताहं प्रत्ययगोत्त्रर-त्वात्, इत्यनुमानशरीरं विशिष्टाष्ट्रताभिमतम्, तथा च न शरीरे व्यभिचारः शरीरे, अहंप्रत्ययगोरत्वंतु वाधितविषयमेवेति सर्व सिद्धम्, अतोऽहमर्थः, आनीत्मा, अहंप्रत्ययविषयत्वात्, शरीरवदिति विरोधस्यापि नावसरः, अहंप्रत्ययविषयत्वमात्रस्य हेतुत्वाभावात्, अवाधितन्वविशिष्टाहंप्रतीतेहेंतुत्वस्वीकारेण सर्व दोपपरिहारात्।

फलेर्च्छात्रस्थायांत्रतीयमानाः सर्वेष्याकाराः न फलानुभवा-वस्थायामपि प्रतीयन्त इति यदुक्तं तद्प्यमंगतम् , फलेर्च्छाव-स्थायांप्रतीयमानानां सर्वेपामाकाराणांनिपेधे, आत्मानुभवस्थापि-निपेधा नतु प्रामाणिकाकाराणाम् , अहमर्थस्यप्रामाणिकात्मत्वे तद्विनाशेकथं न मोक्षशस्त्रस्यवयर्थं कथं च स्वविधाताययुद्धि-मान् प्रयतेत् , नहि त्राद्धणाऽहंस्वर्गीस्यामितिच्छाजायते कस्य-चिद्रपि, अपित्वहं स्वर्गीस्यामित्येवेच्छात्रामाणिकी श्ररीराति-रिक्तविवेकशालिनामेव कर्माण प्रष्ट्नः, पूर्वमीमांसायामपि श्ररी-रातिरिकात्मास्थापितः, मीमांसकः, तथाच कथं ब्रह्मणोऽहं-स्वर्गीस्यामिति कर्यनमिपसयुक्तिकस्य । केवलं कल्पनामात्र मेवाह्रतिनाम् । किन्न, गुक्तावपि प्रत्यगातमा, अहमित्रेव प्रकाशते, स्वस्मै प्रकाशमानत्वात् , योयः स्वस्मैप्रकाशते समग्रेऽहमित्येव प्रकाशते, यथा तथावमासमानत्वेनोमयसंसाय्यात्मा, यः पुनरहमिति न चकास्ति नायौस्वस्मप्रकाशते, यथा घटादिः, स्वस्मप्रकाशते चायंग्रक्तात्मातस्मादहमित्येव प्रकाशते, अनेनग्रक्तावहमर्थप्रकाशोऽवाधित एव।

किञ्च, सकलेतराज्ञानविरोधिनः सच्छव्दप्रत्ययमात्रभाजः
परस्य ब्रह्मणः, व्यवहारोप्यहंशव्देनेवात्मनः, तद्यथा— हन्ताहमिमातिस्त्रोदेवता एकोऽहंबहुस्यामिति, गीतायामिषु— यस्मात्थ्वरमतोतोऽहमश्वरादिपचोत्तमः, अहमात्मागुडाकेशः सर्वभृताश्चयस्थितः, नत्वेवाहं जातुनाञ्चनत्वंनेमें जनाधिपाः, अहंत्वामोञ्चविष्यामीति ।

ब्रक्षात्मभावापरोक्ष्यनिर्धृतनिरवशेपाविद्यानाञ् , वाम-देवादीनामपि, तद्वैतत्पक्ष्यन् क्षपिर्वामदेवः प्रतिपेदेऽहंमनुरभवं-स्ट्यैश्व, अहमेकः प्रथममासं वर्तामिच भविष्यामिचेति । सर्वेत्र स्वरूपीपदेशेषु. अहमित्येवात्मीपदेशः, तम्मादहमित्येवात्मनः, स्वरूपं तत्र यद्यहमर्थं विनाश एवमोक्षस्तर्हि, अधिकार्य्यभावान् मोक्षश्वास्रस्याननुष्ठानलक्षणात्रामाण्यं दुर्वारमेव ।

निह ब्राह्मणोऽहंस्वर्गीस्पामितीच्छायामेव, अहमर्थ विनादाः स्वर्ग इतिह्यातेसित कस्यापि प्रयुत्तिःस्वर्गफले । अतः फलेच्छा-वस्थायां नित्याकाराः फलानुभवायस्थायां प्रतीयन्त एव—तथा च युक्तमुक्तं श्रीमगवद्यामुनमुनिभिः—अहमर्थ विनार्शक्येत् मोक्ष इत्यध्यवस्यति अपसर्पेदसौमोक्षकथाप्रस्तावगन्धतः । अतोऽह-मर्थ एवात्मा तस्य च विनाशे, अधिकार्य्यमात्रात् वैयथ्यमेव मोक्षग्रास्त्रमद्वैतिनामिति ।

यत्रत्वस्य सर्वमात्मेवाभृत् तत्केनकंपत्र्येदितिश्रुत्याकल्पित-वन्धराहित्यंस्वीकृत्य-स्वसम्बन्ध वियोगेतु इप्तिरेव न सिद्ध्य-त्तीत्यस्य निरसनमपि श्रुत्यर्थाञ्चाननिवन्धनम्—निद्ध कल्पित वन्धरादित्यं प्रतिपादयतीयंश्रुतिः, किन्तु, अन्नद्धात्मक नाना-त्व निपंधमेव,

अन्यथा एकोऽहंबहुस्यामिति श्रुतिविरोधापत्तेः । नहि सुखापरोक्ष्यमात्रंपुरुषार्थः, परस्यसुखापरोक्ष्यमात्रंणपुरुपार्थत्वा-दर्शनात् । अपितु सुखसम्बन्धमात्रमेवपुरुपार्थः । तथा च स्वस-म्बन्ध वियोगेतुङ्गप्तिरेव न सिद्ध्यतीति समीचीन एवन्यायः ।

#### ( यद्पि रक्षामणिः—६६—१० )

वामदेवादीनामहंभावानुष्टृतिस्तु, जीवनन्युक्तत्वात् तेपामिन्द्रादीनामिव प्रारक्षशेषत्वाऽनुवर्तमान एवाह्ंभावेऽह्ंकारोपहित चैतन्यस्य सर्वतादारम्यमादायोपपत्तेः श्रीभाष्यकाराणामतेहि शरीरवाचकानां पदानां शरीरिपर्यन्तत्वमिति सिद्धान्तानुसारेणाहंपदेनाहं पदार्थ
वामदेव विशिष्टपरप्रक्षण एवाहं पदार्थत्वः "मनुरभवस्" इत्युत्तमपुरुपप्रयोगोनोपपयातं, कियाया, अह्मथांसमानाधिकरण्यान् , किश्वाहमर्थस्यात्मत्वे-भुकः, अद्यत्वसंसारित्वादिविशिष्टः, अहंप्रतीतिविषयत्वात् ,
जागरिकादि जीवथत् , इस्रमुमानेनाक्षत्व प्रसंगोपीति ॥

अत्रोक्ष्यते-जीयन्य्रक्तिवादेनस्यपक्षस्थापनंहि, अन्धस्यजा-त्यन्धेनयष्टिप्रदानिमव, यतः वेदानिमंत्रोक्षममुंच परित्यज्या-त्मानमन्विच्छेत् , बुद्धेःक्षेमप्रापणम् , तच्छास्त्रं विप्रतिपिद्धम् , सुद्धचेत्क्षेम प्रापणमिहेव न दुःखम्रुपलभेत । एतेन परंच्याख्या-तम् , इत्यादिभिः स्त्रौभगवता, आपस्तम्बेनवजीवनम्रक्तिः निरस्ता, किञ्च-तस्यताबदेव्रचिरंयावच्च विमोक्ष्येऽथसंपत्स्ये नह-वैसद्यरीरस्यसतःप्रियाप्रिययोरपहतिरस्ति,

श्वरीरंवावसन्तं न प्रियाप्रियेस्प्रश्चतः, इत्यादिश्रृतिविह-द्वोपि जीवन्ध्रक्तिवादः । जीवनस्य श्वरीरादि सम्बन्धात्मकत्वेन मुक्तस्य च श्वरीरादिसम्बन्धरहितैत्वेन, जीवनस्यग्रुक्तस्यचैकत्र सद्भावोहि तेजस्तिमिरवद्विरुद्धएव / यतःश्वरीरसम्बन्ध एव यन्धः, अश्वरीरत्वमेवमोक्षः ।

काचेयं जीवन्मुक्तिः, सश्चरीरस्येत्रमोक्ष इतिचेत् , मातामे-वन्ध्येतिवदसंगतार्थंयचः, अथ सश्चरीरस्व प्रतिमासेवर्तमाने यस्यायंत्रतिमासो मिश्येतिप्रत्ययस्तस्य सश्चरीरस्वेनिष्टचिरिति, न, मिथ्येति प्रस्ययेन सश्चरीरस्वं निष्टुचंचस्कथं सश्चरीरस्यमुक्तिः, अजीवतापिमुक्तिः, सश्चरीरस्वमिथ्याप्रतिमागनिष्टचिरेवेस्या-दिना निरस्ता च जीवन्मुक्तिः श्रीभाष्यकृता

तत्राद्वेतिनांमीनमेवस्वीकारलक्षणम्-

द्यातदृषण्यादिषु विस्तरेण खण्डितश्रायंत्रादः श्रीवेदान्तदे-श्चिकः । अहंपदस्याहंकारोपहित जेतन्य परत्वेन प्रमाणानां समन्वयप्रतिपादनमप्यसत् , नहाहंपदस्य अहंकारोपहितचैतन्य परत्वे किञ्चित्प्रमाणमुपलभ्यते केवलाऔतमेव कल्पनमद्धं-तिनाम् ,

श्रुरीरवाचकानां श्रुव्दानां श्रुरीरियर्घ्यवसानस्य सप्रामाणि-कत्वेन तदंगाकर्षां श्रीभाष्यकाराणांमतातुयायित्वमेवाद्वेतिनां प्रकारान्तरेण।

श्रीभाष्यमतेतु, वामदेवपदस्य वामदेव ग्ररीरक परमात्म परत्वे शक्तयेव निर्वाह—यथा च ग्ररीरवाचकानां शब्दानांशरी-णिमुख्यव्युत्पत्तिस्तथास्वावसरेविवेचयिष्यते । अहंपदस्याहं-कारोपहितचेतन्यपरत्वे अहंगच्छामीत्युक्ते, अहंकारोपहितचेत-न्यंगच्छामोति श्रयोगापत्तेश्चं।

अस्मच्छब्दाप्रयोज्यत्वपदप्रयोज्यत्वोभयाभाववती, अस्म-दर्भतायच्छेदकाविद्यन्त मुस्यविद्योज्यताविद्यिष्टायाप्रकारता-तत्प्रयोजक्रधातूत्त्रसमुत्तम पुरुषः-—

वै॰, स्यनिरुपितत्व, स्यनिरुपितविषयतानिरुपितत्वान्यतर-सम्यन्धेन, अस्मधुत्तम इत्यस्यार्थेन न मध्यमपुरुपानुपपत्तिरस्म-न्मते, अर्द्धनिनान् मध्यमपुरुपानुपपत्तिस्तद्वस्थैवेति ।

मुक्तः, अञ्चत्वसंसारित्वादिविधिष्टः, अहंप्रतोतिविषयत्वात् जागरिकादिजीववत् , इत्यज्ञमानोद्धावनमप्यज्ञमानस्यरूपाञ्चान निवन्धनम् , वाधामावोष्यपेक्षिताजुमानस्वरूपे, न पश्योमृत्युं पश्यति न रोगंनोत दुःखताम् । सर्वह पश्यः पश्यति, सस्व- राड्मवंति, इत्यादिभिर्ज्ञत्वसंसारित्वाद्यभावप्रतिपादकः मोक्ष-शास्त्रः, अङ्गत्वानुमानं वाधितमेव यथा विद्वरनुष्णः, द्रव्य-त्वादित्यनुमाने वहाँ द्रव्यत्वस्यसन्वेषि, अनुष्णत्वविषरीतोष्ण-त्वप्राह्मप्रत्यक्षवलाद्धाधस्तर्यवात्राप्यहंप्रतीति विषयत्वेन मुक्तं-ऽङ्गत्वादिप्राप्तत्वेषि परमाप्तत्वपृशास्त्रवलादपाद्यते, किञ्च नद्य-इत्वसंसारित्वादिकांप्रत्यहंप्रतीतेहेंतुत्वं किन्तु कर्मणएव, तथाच सोपाधिकमप्यनुमानम्,

अपि च, पार्श्विवत्वलोहलेख्यत्वयोः स्योसहचारदर्श्वनिषि चज्रमणौज्यमिचार दर्शनेन न साहचर्य्यमात्रंज्याप्ति प्रयोज-कम् । तथाचाहं प्रतीतिविषयत्वंस्य, अज्ञत्वस्यसंसारित्वादि-मिस्सह साहचर्य्य दर्शनिषि तन्मात्रस्यज्याप्ति प्रयोजकत्वामावे कथं मुक्तः, अज्ञत्वसंसारित्वादि विश्विष्ट इत्येनुमानसंभवः ।

वेदाहं समतीतानि, अहंक्रत्स्नस्य जगतः प्रभवः प्रख्य-स्तथा इत्यादिभिनित्यमुक्तेष्वीक्वरेषु, अहंपदार्थां क्लेखेनैयन्यय-हारदर्शनेन ताहकाजुमानेन्यभिचारापि ।

किञ्च, मुक्तः, अज्ञत्वसंसारित्यादिविरहितः कर्मनिष्टत्ति-पूर्वकस्वस्वरूपाविभावत्यात् , यन्तैयं तन्नैवम्

प्वंशतदोयजर्जरितातुमानोद्धावनेन कथमद्वेतिनां समी-हितार्थसिद्धिः कथं च परमवैदिक श्रीभाष्यसिद्धान्तनिराधः, तस्मादहमर्थएवात्माज्ञाता च, श्रुतिस्प्रतिवत्र प्रमाणादिसम्मतः, ज्ञोऽतएव, इत्यादिभिः सूत्रैः बादरायणाचार्यःस्पष्टीकृतश्च। अनुभूतेरात्मत्ववादस्तु न केवलं श्रुतिस्मृतिसूत्रादिविरुद्धः किन्तु-

अनुभृतिः पराची, अहमर्थन्यतिरिक्तस्यात् , घटवत् , अनुभृतिः अनात्मा अहमर्थन्यतिरिक्तत्यात् घटवत् , इत्याद्यनुमानविरुद्धः, अहंजानामीत्यादि प्रत्यक्षप्रतीति विरुद्ध्य, अहमर्थस्य च, अहमर्थः, स्वधर्मभृतप्रकाशं निरपेक्षसिद्धिः, प्रकाश्चर्यकत्यात, दीपवत् । तथा च अहमर्थं एपात्मा स्वयं प्रकाशन्यादिति वदन्ति ॥

#### ( अत्र वेदान्तरक्षामणिः — ५७ — पृ०)

श्रहसर्थोऽनात्मास्वप्रकाशत्वान् , धर्मभूतज्ञानवत् , युखयच संविदास्मा, स्वप्रकाशत्वात् , यन्नैवं तन्नैवम् । तत्र स्वप्रकाशत्वसद्धेय-भिमतम् , स्वेतरचिद्दनपेक्षप्रकाशस्वमेव नतुस्वसत्ताप्रयुक्तप्रकाशत्वरूपं श्रीभाज्यकव्यतं येनदीपादिष्वनैकान्स्यादिषंस्यात् श्रीभाष्यकारैस्त्व-त्रकोपाटम्मनं कृतमिति ॥

### ( अत्र श्रीभाष्यानुयायिनः )

स्वप्रकाशत्वहेतुकमहमधानात्मत्वसाधकातुमानं यहुक्तं तत्र हेतुभृतंस्वप्रकाशत्वं किरूपमितिविवेचनीयम् , किस्वस्मैस्वयं-प्रकाशत्वम् , परस्मंभासमानत्वं वा, अद्वेत्यभिमतं स्वेतरचिदन-पेक्षप्रकाशत्वरूपंवेतिपृच्छामः, न ताबदाद्यः, तस्यपक्षेसत्वेपि दृष्टान्तेतद्भावात् ,

नहिस्त्रसमैभासतेसुखादिकमितु परसमे भासत इति सर्व

साक्षिकम्, मापिद्वितोयः, तस्यद्धान्तसाधारणत्वेषि पक्षेऽसत्वात् , नापितृतीयः, तस्यपश्चेकथश्चित्सम्भवेऽपि सपश्चेऽमावात् , अतः पक्षसपञ्चानुगतस्वप्रकाशत्वविद्दरात् , कथं विद्रग्धविद्युधगोप्ट्या-मेतादशानुमानोद्धावनम् । अहंजानामोत्यादि प्रत्यक्षप्रतीत्या वाधोऽपितादशानुमाने 'आत्यन्येष न दापाय शब्दोऽहमिति यो द्विजः, इति श्रीस्त्रवाधोपिदुर्वार एव ।

स्वप्रकाशस्यहेतुकं संविदात्मस्यानुमानं व्यतिरेकि दृष्टान्ते न यदुक्तं तत्तुव्यतिरेकिप्रमाणमनम्युपगच्छतामस्माकं समक्षे न तिष्ठतीति, व्यतिरेकिमंगः, वहुधास्मदाचार्यः कृतः, तत्त्व-मुक्ताकलाप, वेदान्तवादावली, प्रभृतिपुरूपप्टोऽयमर्थः। अन्व-

यितु, अद्वेतिनांनास्त्येव, एकदेशिमतेनेवस्वार्थसिद्धस्तेपाम् ।

दीपसुखादिषु व्यभिचारवारकतया स्वेतरचिदनपेश्च प्रका-श्रत्वरूपंस्वप्रकाशन्तं, यदुक्तं तदिपिनोपपद्यते, अद्वंतिसिद्धान्ते-अनुभृत्यितिरिक्तचितोऽस्वीकारात्, तथाहि यदि स्वपदेनानु-भृतेर्प्रहणं तहितदितर चितोऽप्रसिद्ध्यातदनपेश्च प्रकाशन्त्रंसुतरा-मसिद्धम् ,

अद्वेतसिद्धिकारप्रभृतिभिर्गण दृश्यत्वलक्षणांविचारे चिद्-न्तरचिद्रप्रसिद्धिमाशंक्यलक्षणान्तरमेव कृतम् , तद्पि निरस्तं वादावलीकारे आनन्दाल्वारेः , तथाहि—अस्वप्रकाशन्वमेय दृक्यत्वम् , स्वप्रकाशत्वश्चस्वान्यचिद्रनपेश्वापरोक्षकत्वम् , चिदं-श्वनिष्ठस्वापरोक्षत्वस्य स्वान्याविद्यापेश्वत्वाचिदिति विश्लेष्यापादा- नम् , आनन्दांशस्यच स्वान्यचिदंशाधीनापरोक्षतांकत्वात्तस्य-प्रकाशकत्वम् नच चिदंशेष्युपलक्षणस्यासम्भवः, स्वान्यचिदप्रसि-द्वेरितियाच्यम् , स्वान्यत्वाभावविशिष्टास्वनिष्ठापरोक्षत्वापेक्ष-णीयाचिद्यस्य तत्त्वं-स्वप्रकाशत्वमित्यद्वैतिनः,

तद्यसंगतम् , गुद्धगतानन्दांशस्यास्त्रप्रकाशत्वे तत्रव्यभि-चारस्यदुर्वारत्वात् । तस्यमिथ्यात्ते च मोक्षे आनन्दावाप्तिवोधक श्रुतेरतुपपत्तेः । मोक्षे आनन्दावाप्तिवोधक श्रुतीनामनावृता-न-दंक्यमर्थोनत्वानन्दसम्बन्धः, अभेदे सम्बन्धातुपपत्तेरितिभव-तैयोक्तत्वात् ।

नचेत्यादिकमपि न युक्तम् , चिद्धस्यस्वपदेनोपादाने स्वान्यस्याजीवचितः प्रसिद्धत्वेन अप्रसिद्धिविरहात् ,

किश्च अपरोक्षतायाः प्रत्यक्षात्मकान्तःकरणष्ट्विविषयत्वरूपत्वेविषयतासम्बन्धेन अर्थसम्बद्धप्तिरूपत्वेवास्वान्याचिद्प्रयोक्यापरोक्षत्वाप्रसिद्धः, स्वपदेन श्रुद्धस्योपादाने तद्विषयकश्चव्दजन्यापरोक्षद्वत्तरिषस्वान्यजीवचित्प्रयोज्यत्वेन तद्प्रयोज्यत्वाभावात् , विस्तरस्तुन्यायभास्करे दृष्ट्व्यः तथा च चिद्नतरचिद्प्रसिद्घ्याः अनन्तकृष्णोक्तस्वप्रकाशस्य लक्षणमद्वैतरात्याप्यसंगतम् , केवलधृलीप्रक्षेपणमात्रमेवानन्तकृष्णस्य यतः ,

# अर्द्वतिमद्धान्तविषरीतमपिवदन्तिते,

तथा च तादशलक्षणस्यामावे दीपसुखादिपु न्यभिचारस्य तादवस्थन तादशानुमानस्यगुनरिष घट्टकुट्टीप्रभाताियतिमिति । अनुर्युतिः, र्जनात्गा, अहमर्थन्यतिरिक्तत्वात् घटवदित्य-नेन सत्प्रतिपक्षोपि, न्यतिरेक्यपेक्षया अन्ययिनः प्रवलत्वात् । ज्ञानंमेजातम् , ज्ञानंमेनष्टमितिप्रतीत्यास्वेतर्त्विदनपेक्ष प्रकाशत्वं संविद्यसिद्धमेव ।

अतोहमर्थः ज्ञाता, अणुस्बरूपः, स्वधर्मभूतज्ञानेन सर्वान् अर्थान् प्रकाशयति स्वयं च प्रकाशान्तर निरपेशः। दोपादियत् , यथा दोपः स्वप्रभया सर्वान् अर्थान् प्रकाशयन्त्रपि स्वयं प्रका-श्वान्तर निरपेशः प्रकाशस्वरूपः तहदेवेति ।

एतेन—६१—१०—इदमत्रालोचनीयम् यद् , अणोराहमनः साव-यवं धर्मभूतं च ज्ञानं द्रव्यरूपं कथंधर्मः नहिनिरवयनस्यस्वाभाविको धर्मस्तदकार्यः सावयवः कुत्रापि दृश्यतेधर्मभूतज्ञानस्यापि निरवयनस्ये द्व संकोचविकाशायोगः। इति रक्षामणिचोद्यसपि निरस्तम् ,

निरवयवस्यात्मनः निरवयवधर्मभृत्ज्ञानमेव धर्मः, श्रीमा-ण्यकाराणाम् , नच निरवयवस्य संकोच विकाद्धायोग इति-वाच्यम् , निरवयस्य संकोचविकाद्यनिपेषक प्रमाणाभावात् । संकोच विकाद्यस्योपलम्यमानत्वादेव न संकोच ,विकाद्ये प्रमा-णापेक्षंति ॥

( अथ ब्रह्ममिथ्यात्वातुमान विचारः )

( वेदान्तरक्षामणिः--७६--७७--पृ०)

ब्रह्म, सिथ्या, अविद्यावरसम्त्रन्धिज्ञानविषयरवात् , प्रपश्चयत् । ब्रह्मसिथ्याज्ञानविषयरवात् , प्रपश्चवत् । व्रह्म, मिथ्या, असलहेतुजनय- ज्ञानविषयत्वात् , प्रपञ्चवदेवेति, इति श्रीभाष्यकृता यद्वैतसतं दृष्तिम् तद्वैतसिद्धान्तिविरुद्धमेवेति - निह्न शुद्धं श्रह्माविद्यायदुत्पन्नज्ञानिवपयः, अखण्डाकारयुत्तिक्षण प्वाविद्याया नष्टत्वेनाविद्यायदुत्पन्नज्ञानिवपयत्वे त्रव्याच प्रथमानुमाने देत्वसिद्धः, प्रथमिष्याभूतशश्भृश्चादीनाम-विद्यायदुत्पन्नज्ञानिवपयत्वे तत्र व्यभिचारः, यदि ज्ञानाज्ञानयोः समा-विद्यायद्वत्पन्नज्ञानिवपयत्वेन तत्र व्यभिचारः, यदि ज्ञानाज्ञानयोः समा-विद्यायद्वत् नियमात् स्विष्यपाविद्यायदुत्पन्नज्ञानिवपयत्वमेष देतुतया विद्यद्यते, शश्भृश्चादिवपयत्वज्ञानमप्रसिद्धमिति न तत्र व्यभिचार प्रसक्तिरिति मन्यते तहि आश्चयत्विपयत्वमागिनिविभाग-वितिरेव केष्ठति वचनानुसारेण प्रपञ्चस्याप्यज्ञानविषयत्वाभावेन स्वविपयाद्यानवदुत्पन्नज्ञानिवप्यत्वं न दृष्टान्त साधारणम् , इति दृष्टान्ते हेत्वसिद्धः ॥

वस्तुतस्तु प्रपश्चिमध्यात्वे वाध्यत्वमेष तन्त्रम् न त्यविद्यावद्वृत्यन्नह्यानिवपयत्विमत्यप्रयोजकत्वरांकापि दुरपह्वेव। किश्व झानविषयत्वपदेन कि केवछवृत्तिविषयत्वं मन्यते — उत्तवृत्त्यविद्धिन्तन्यविषयत्वप्, अथवा नैतन्यमात्रविषयत्वम्, तत्राधे तुन्छेव्यमिश्वारः,
दितीय तृतीययोः पक्षेऽसिद्धः, चैतन्यस्यवृत्तिमात्रविषयत्वान् , चैतन्यस्यचैतन्यविषयत्वामावाव । एतेन-दितीयोपि हेतुक्यांख्यात , त्रक्षणो
ह्यानस्पत्वेन द्यानविषयत्वामङ्गीकारेण प्रपश्चस्याद्यानाविषयस्य वृत्तिविषयत्वानङ्गीकारेण च पश्चदृष्टान्त्योहेरविसद्धेः, अप्रयोजकत्वात् ,
स्रार्थङ्गादौ व्यभिचारात् , वाध्यत्वेन सोपाधिकत्वात् , त्रद्ध, न
मिथ्या, अविद्यापितत्याम सर्वेषु हेतुषु विषयद्वनेव मिथ्यात्वनिषांहे
व्यथिवरोषणतापि मिथ्यात्वं च—स्व समानाधिकरणाद्यन्तामाय
प्रतियागितवम् , ह्यानिवर्यस्यस्यम् , प्रतिपन्नोपाधौद्येकालिक निषेधः
प्रवियोग्नित्वम् , सद्सद्विलक्ष्यंत्वत्वादिस्पमित्यद्वेतिनः ॥

# ( अत्र अीभाष्यानुयायिनः )

सर्वस्य सत्यत्वेनाङ्गोकत् णां विशिष्टाहेतिनां समक्षे हेतु-दृष्टान्तानामनुजीवनेन न कथंचिद्षि प्रपञ्च मिथ्यात्वानुमान संमवः, श्रीभाष्यकारैः प्रदर्शितानि ब्रह्मिथ्यात्वानुमानान्यहेत-सिद्धान्तदिशैवेति,

'त्रसणोऽनजुभृतित्वंत्वदुत्त्यंय प्रसज्यते' इत्यनेन ग्रन्थेन,
तत्राद्वेतिपुसन्ति केचन विवरणकाराः केचनभामतीकाराः, अन्येतदज्जयायिनक्चेति । तत्र भामतीकाराः ग्रुद्धस्य ब्रक्षणः जिज्ञास्यत्वं ज्ञानविषयत्वंच नामिमन्यन्ते, किन्त्पहितस्यैवब्रस्थणः
ज्ञानविषयत्वंजिज्ञास्यत्वंचेति वदन्ति ।

तत्र विवरणकारा एव भामतीकारसिद्धान्ताचिरस्य, शुद्ध-स्पैचत्रक्षणो ज्ञानविषयत्वं जिज्ञास्यत्वं च स्थापयन्ति, तथाहि यदि शुद्धं त्रक्ष न ज्ञानगीचरं तर्हि आत्मा वा अरे द्रष्टच्यः श्रांतच्यो मन्तच्यो निदिष्यासितव्यः

'त्रहावेद त्रहांव भवति सयोहवे तत्परमं त्रहावेद' अथातो त्रह्मजिज्ञासा, जन्माद्यस्य यतः, तत्तुसमन्वयात् , इत्यादि श्रुति-धूत्राणां कागतिः । त्रह्मणोज्ञानविषयत्वेन त्रतिपादकानां श्रुति-सूत्राणांवयर्थ्यमपरिहार्यमेव, वेदान्तज्ञास्त्रस्याग्रह्मत्रह्मविषयकत्वे भगवतः वादरायणाचार्यस्य सर्वोपिविचारः पंकाजुलेपनत्राय एव, 'सयोहचे तत्परमंत्रक्षवेद' इयं अतिःस्पर्ट्सेच गुद्धस्य अन्नणोवेद्यत्वं वदति, यतोऽद्वंतिनां परत्वंहि ग्रुद्धतामात्ररूपत्वमेव, निह विश्विष्टाद्वेतवादिन इव ज्ञानशक्त्यादिभिः सर्वोत्कृष्टत्वं प्रक्षणः परत्वमिति मृणावादिनोऽभ्युपगच्छन्ति, तस्याप्यग्रुद्ध-कोटि निविष्टतया निवर्तनीयान्तर्गतस्य निवर्तकज्ञानविषयत्वा-सम्भवात् । आत्मा वा अरे द्रष्टंच्य इत्यादो, उपहितस्येव-दर्शन विषयत्वे तादग्रज्ञानस्य मोक्षसाधनत्वानुपपत्तिरिष, उपित विषयकस्यापि मोक्षप्रयोजकत्वे, अहमज्ञ इत्यादि ज्ञानस्यापि तशात्वापत्तिः, गुद्धस्यावेद्यत्वे,भिद्यते हृदयप्रन्थिकिछद्यन्ते सर्वसंग्रयाः । 'क्षोयन्तेचास्यकर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे । इति श्रुति विरोधायन्तेच्येति तस्माद्यपहितस्य जिज्ञास्यत्वं वदन्तो-भामतीकाराः श्रुतिविरोधादेवपरास्ताः,

शुद्धमेवृत्रक्षजिज्ञास्यं ज्ञानविषयश्चेति विवरणकाराः स-भ्यग्वदन्ति । त्रक्षमिथ्यात्वानुमानानि विवरणमताभि प्राय-कानि । यतस्तन्मते त्रक्षणोज्ञानविषयत्वमस्त्येव,

ब्रक्ष, मिथ्या, अविद्यावत्सम्बन्धिज्ञानविषयत्वात् , इत्यतु-माने, ज्ञानविषयत्वमेवहेतुः, विशेषणन्तुदृष्टम्लत्वज्ञापनार्थस् यथा बाष्यत्वं मिथ्यात्व प्रयोजकम् , तथैव दृष्टम्लत्वमपीत्ये-तदर्थकतया सार्थकम् , यथा सक्लेतरकाचादिरहित पुरुगान्त-रागोचरगिरिगुहासुवसतर्त्तंमिरिकजनस्याज्ञातस्वतिमिरस्य सर्व- स्यतिमिरदौषाविशेषेण डि.चन्द्रज्ञानमिविशिष्टं जायते तत्र वाधक प्रत्ययाभावेषि दोषमूलत्वादेव डि.चन्द्रज्ञानं निश्येव तद्वदेवेति,

तथा च—निह शुद्धं ब्रह्मविद्यायदुत्पन्नज्ञान विषयः, अख-ण्डाकारवृत्तिक्षण एवाविद्याया नष्टत्वेनाविद्यावदुत्पन्नज्ञान-विषयत्वस्योपहितेऽप्यसंभवेकाकथा भृद्धब्रह्मणोऽविद्यावदुत्पन्न ज्ञानविषयत्वे, अतः प्रथमाशुमाने हेत्वसिद्धिति यदुक्तं तन्नि-रस्तम् , ज्ञानविषयत्वमात्रस्येचहेतुत्व वर्णनेन प्रथमानुमानेहेत्व-सिद्धेरमावात् । किञ्चास्तुनामपूर्णप्रयोगस्तथापि न हेत्वसिद्धिः.

तत्र हेतीसामकालिकत्वस्यावियक्षणात् । वयन्तु पञ्यामः, विध-क्षणेपि सामकालिकत्वे प्रागमावस्य प्रतियोगिनासाकामिय अविद्याया अपि, अखण्डाकारष्ट्रस्यासह प्रथमक्षणेऽहैताभिमत स्थिति सद्धावेन न किश्चिद्द्पणमिति ।

तत्र च ज्ञानविषयस्यहेतुघटक ज्ञानपदेन—विकल्प व्याष्ट्रस-धीत्वरूपं अमप्रमान्यतरीयज्ञानत्वं वा गृखते तथा च न अञ-शृङ्गादो व्यभिचारः 'शब्दज्ञानाजुपाती वस्तुशृन्यो विकल्पः' इति पातङ्गलसूत्रेण विकल्पात्मकज्ञानमेव श्रश्भृङ्गादिज्ञानं नतु धीत्वरूपं, नतु श्रमप्रमान्यतरीयन्वं कश्चिद्मपूर्पति । एतेन यदि ज्ञानाज्ञानयोः समान विषयकत्वनियमात् स्वविषयाविद्यावदु-त्यन्तज्ञान विषयत्वमेव हेतुतया विवस्यते, श्रश्भृङ्गदि विषयंत्वज्ञानमप्रसिद्धमिति न तत्र व्यभिनार्यसिक्त-रिति मन्यते तर्हि, आश्चयत्त्र विषयत्व मागिनीति वचनाजु- सारेण प्रपञ्चसाप्यज्ञानविषयत्वा भावेन इष्टान्ते हेर्त्वसिद्धिरिति, निरर्थककल्पनाप्यद्वैतिनामुन्मुलिता।

ज्ञानपदेन विकल्पन्याष्ट्रचधीत्वरूपज्ञानमेवाभिन्नेतं मिथ्या-त्वातुमाने तथा च नामिथ्याभृतालीकादौ न्यभिचार प्रसिक्तः । अमन्रमान्यतरीयज्ञानविषययोः,धीत्वरूपज्ञानविषययोर्वा समसत्ता-कत्वनियम स्वीकारेण, 'नायं नियमः ज्ञानतद्विषययोः समसत्ता-कत्वमिति',

अलीकादौर्व्यभिचारात् , यदि विषयो द्विविधः फल-व्याप्योष्टक्तिन्यांप्यक्ष्येत्यादिना-७५-एप्टेऽनन्तकृष्णोक्तमपि नि-रस्तम् । यतो निह कृत्रलयोर्ज्ञान तद्विपययोःसमसत्ताकत्व नियमं, द्वंतिनोविश्विष्टाद्वेतिनश्च वदन्ति किन्तु अमप्रमान्य-तरीयज्ञानतद्विपययोः धोत्बरूपज्ञानतद्विपययोर्घा समयत्ताकत्व-नियमम् ।

मिध्यात्वंप्रति यथावाध्यत्वं प्रयोजकम् तथैव दुष्टम् छत्व-मिष, दोषोद्धयधार्थज्ञानहेतुः, तिरश्चां यावज्ञीवं वाधोदया-मावेषि संसर्गकृषदोपम् छत्वादेवदेहात्मधीर्मिथ्याविषया, सक्छे-तरकाचादिरहितपुरुषान्तरा गोचरिगरिगुहासु वसतस्तैमिरिक जनस्याज्ञातस्यतिमिरस्य सर्वस्य तिमिर दोषाविश्चपण हिचन्द्र-ज्ञानमविश्चिष्टं जायते न तत्र वाधक प्रत्ययोस्तीति तत्र दोष-म् छत्यादेव वाधक प्रत्ययः, अतामिध्यात्वंप्रति तृणारिणमिण-न्यायेन प्रत्येकमेव कारणम् । तथा च प्रपञ्चमिथ्यात्वे वाध्यत्व- मेवतन्त्रंनत्वविद्यावदुत्पन्तज्ञानविषयत्विमत्यप्रयोजकत्व श्रञ्जापि दुरपह्ववैवेत्युक्तिरपि प्रास्ता । निंह घटे पटामावमात्रेण पटस्य-मिथ्यात्वमम्युषगच्छन्त्यद्वैतिनोषि, किन्तु तत्र प्रतीयमानत्वे-सति त्रैकालिक निपेधप्रतियोगित्वस्यैव प्रतीतिश्र दोषवशादेवेति,

वाध्यत्वस्यैव मिथ्यात्ववर्णने-विमतं, मिथ्या, दृष्यत्वात् , जङ्त्वात् , परिच्छिं सत्यात् , इत्यादिहेतुभः प्रपश्चस्यमिथ्यात्व वर्णनमद्भैतसिद्धिकाराणांवयथ्यमेवस्यात् यतः दृश्यत्वस्य मिथ्यात्वं वदन्ति, दृश्यत्वश्च ज्ञानविषयत्वमेव, तथा च प्रपश्चो, मिथ्या, ज्ञानविषयत्वात् शुक्तिरूप्यवदित्यद्भैतसिद्धिकाराज्ञमानेज्ञानविषय्यत्वमस्तुमिथ्यात्वंमास्तु, इत्यप्रयोजकत्व श्रंकायां किष्रुत्तरमद्भैनितामिति विभावय—अद्वैताज्ञमानानि महस्रधानिरस्यन्ति विश्वाद्यद्वीतिद्योव विचार्य्यतेऽघुना

तथा च नाप्रयोजकत्व शंकावकाशः।

विकल्पन्याद्वत्तधीत्वरूपञ्चान विशेषं तात्पर्व्य वर्णनेन—
ज्ञानविषयत्वपदेन किं केवल्रवृत्ति विषयत्वं मन्यते, उत-वृत्त्यवच्छिन्नचंतन्य विषयत्वम् , अथवा चंतन्यमात्रविषयत्वम् ,
तत्राद्ये, तुच्छे न्यभिचारः, द्वितीय तृतीययोः पक्षेऽसिद्धिरित्यादि पाण्डित्यप्रस्यायनायानन्तकृष्णोदीरितक्षपोलकिल्पनापि
निरस्ता भवति—ताद्यलक्षणे नच कुवापि न्यभिचारप्रसिक्तः—
एतेन द्वितीयतृतीयानुमानमपि न्याल्यात्वायम् , यतः सर्वत्र
ज्ञानविषयत्वघटकञ्जानपदेन विकल्पन्याद्वत्तधीत्वरूपञ्चानविशे-

पस्य अमप्रमान्यतरीयज्ञानस्यवा ग्रहणेन सर्वदोप परिहारात् , विवरणमतामित्रायकानुमानस्य सद्भाव वर्णनेन-न्रह्मणोज्ञानरूप-त्वेन ज्ञानिवपयत्वाभावेन पश्चासिद्धिकंकापि निरस्ताभवति, विवरणमतेज्ञानस्वरूपस्यत्रद्मणोज्ञानिवपयत्वाङ्गीकारात् , भामती मतंतु पूर्वमेव निरस्तम् , न तन्मलेन शंकोत्थानमपियुक्तम् । तथा च-त्रद्धा, मिथ्या, अविद्यावत्सम्बन्धिज्ञानविषयत्वात् , प्रपञ्चवत् त्रद्धा, मिथ्या, ज्ञानविषयत्वात् प्रपञ्चवत् , त्रद्धा मिथ्या, अमत्यद्देतुजन्यज्ञानविषयत्वात् इति त्रिष्वप्यनुमानेषु न किञ्चि-दप्यद्वेतिनांसन्देद्दास्पदमविग्नप्टमस्तीति । असत्यात्सत्योत्पत्तिस्तु कथामात्रमेवाद्वेतिनामितितु श्रीभाष्यावलोकनेनेव सर्व विदित्तं भविष्यतीत्यप्रासंगिक विचारेण विरम्यते ।

यद्पि ब्रह्म न, मिथ्या, अविद्यापरिणामत्वामावात् , सत्यं ज्ञानमितिश्रुतिवाधितत्वाच्चेत्युक्तं तद्पि निर्मृलस्-केवलहेतु साष्यप्रयोगमात्रेणातुमानस्वरूपसिद्धचमावात् ।

तथाहि यत्र अविद्या परिणामत्वाभावस्तत्र मिथ्या-त्वाभाव इतिन्यामा न दृष्टान्त सम्भवोऽद्वैतसिद्धान्ते तन्मते त्रक्षन्यतिरिक्तस्य क्रत्स्नस्य मिथ्यात्वात् अन्ययन्याप्ति-स्तुत्रिकालवाधितात्र, त्रक्षणः सन्दिग्धत्वेनन्यतिरेकिन्याप्तिरपि दुर्वारेव, पक्षस्यदृष्टान्तकोटावन्तर्भावस्य तार्किकसिद्धान्तविह-द्वत्वात् , अविद्यापरिणामत्त्रस्यमिथ्यात्वप्रयोजकत्वे श्रुतिस्त्रादि प्रामाण्याभावान्च, अविद्यापरिणामत्वाभावोऽस्तु मिथ्यात्वाभावोमास्तु, इत्यप्रयोजकत्वर्श्वकापिदुरपह्ववेवेति । सत्यंज्ञानमितिश्रुतिप्रदर्शन
मप्यद्यमानासामध्येद्वचकम, अद्यणोमिध्यात्वसाधने माध्यमिक
एव प्रश्च इत्यवगम्यताम् । निह तत्र श्रुति प्रामाण्योपस्थापनेन
स्वार्थसिद्धिः, प्रातीतिकादि सत्यत्व स्वीकारेपि श्रुतिप्रामाण्योपपत्तेः । भवद्धिरपि-१०८-'पृ०-सगुणत्वं ब्रह्मणो बोधयन्ति
सगुणवाक्यानि नतु तेपां परमार्थिकत्वमपीत्युच्यते । यदि वेदे
अद्धावतां भवतामीद्यं प्रच्छकत्वं तर्हि किम्रुतमाध्यमिकानाम्निहपरमार्थ सत्यत्वं वदन्ति श्रुत्यः किन्तु संत्यत्वमात्रमेव
तथा च प्रातीतिकसत्यत्वेनाध्युपपत्तीकश्चं वाधप्रदर्शनमिति —

तथाचाद्वेतसिद्धान्तेन त्रक्षणोमिध्यात्वत्रतिपादनपरः श्री-माष्यातुमानप्रयोगः, समीचीन एवेति सर्वे चतुरस्रमिति ॥

अद्भष्ट श्रीभाष्यकृद्धिः, सप्तविधानुपपत्तिभिः—आश्रया-नुपपत्तिः-तिरोधानानुपत्तिः-स्वरूपानुपपत्तिः-अनिर्वचनीयत्वा-नुपपत्तिः-निवर्तकानुपपत्तिः-निष्टस्यनुपपत्तिरित्यादिभारद्वेतम-तंद्पितस् । तत्राश्रयानुपपत्तिविचारे,

साहि किमाशित्यश्रमंजनयतीतिवक्तव्यं, न तावजीवमा-श्रित्य, अविद्यापरिकल्पितत्याजीवभावस्य । नापि ब्रक्षाश्रित्य. तस्य स्वयंत्रकाशज्ञानरूपत्वेनाविद्याविरोधित्वात् , साहिज्ञान-वाध्याभिमता । ज्ञान रूपं परंत्रहा तन्निवर्त्यं मृपात्मकम् । अज्ञानंचेत्तरस्कुर्यात्कः प्रश्चस्तान्नवर्तने ॥ ज्ञानं व्रह्मति चेज्ज्ञानमज्ञानस्य निवर्तकम् ॥ प्रह्मवत्तरप्रकाशस्यानद्विष्वनिवर्तकम् ॥ ज्ञानं व्रह्मति विज्ञानमंस्ति चेरस्यात्प्रमेयता। व्रह्मणोऽनजुभृतित्वंत्वदुत्त्त्यंव प्रसज्यते॥

इत्यादिभिः, ब्रह्माश्रयस्वपक्षं जीवाश्रयस्वपक्षंच निरस्य ब्रह्माश्रयस्वनिराशपरं श्रीमगवन्नाश्रम्भनिसम्मति प्रमाणयन्ति श्रीभाष्यकार्स्वामिपादाः । तंत्राद्वैतिनां किं समाधानमिति प्रथमं विविच्य समाधीयतेऽस्माभिरिति ।

( तत्र वेदान्तरक्षामणिः - १८७ - १८८ पु॰ )

आवरणशक्तिविशिष्टंभावरूपमनिर्वचनीयं किश्विदेवाद्यानं नाम । अस्यचाहमझ इतित्रतीत्यनुसारेण जीवाधयस्त्रमेव तोच ईशो विद्युद्धा चित् तथा जीवेशयोर्भिदा । अविद्या तबितोर्योगःपडस्मोकमनादयः इत्यविद्यायाइवतदुपहितजीवस्याप्यनादित्वात , नान्योन्याश्रय इति अक्षसिद्ध-थादीत्यक्तम् ।

'श्रमाभयस्येपिस्वरूपभूतद्वानस्यानियतंकस्येन वृत्त्यविद्धन्नचैत-न्यस्य वृत्तेनां अविद्यानिवर्तकस्यस्याद्वेताभिमतस्येन, तद्विरोधित्वेन स्यप्रकाराचेतन्यस्यरूपस्य श्रमणोज्ञानिवरोधित्वस्याद्वेतिभिरनङ्गीकारेण "स्वप्रकाराचेतन्यस्यरूपस्य श्रमणोज्ञानिरोधित्वादि" श्रस्यातुकोपालस्भ-नस्यात् । पतेन-क्षानरूपं परं श्रम तिन्वत्यस्यप्रात्मकम् । इति समाहि-सम्, धुन्यविद्धन्नचेतन्यस्यवृत्तिमाशस्य बाऽक्षाननिवर्तनप्रभुत्वात् । तथाचारं ब्रह्मास्मीत्यस्वण्डाकारयुत्तिरेवाझाननिवर्तिका नतु ब्रह्मरूप-मेथझानं त्रान्नवर्तकम् एतेनझानंब्रह्मोति चेदझानमझानस्य निवर्तक मिस्यपि परास्तम् वृत्तिरूपस्यझानस्याझाननिवर्तनमात्रोपक्षीणस्य ब्रह्मप्रकाशत्वाभाषेन ब्रह्मतुरूयत्वाभाषाच्चेत्यनन्तकृष्णस्याद्वीतनो बा समाधानमिति ॥

# ( अत्र श्रीभाष्यातुयायिनः )

तत्र प्रथमं जीवाज्ञानपक्षमेय विचार्य्य निरस्यते, जीवाज्ञानवादे 'आश्रयत्व विषयत्वभागिनी निर्विभागचितिरेव
केवला । पूर्व सिद्धतमसोहि पश्चिमोनाश्रयो भवति नापि
गोचरः' इति जीवाज्ञाननिपेघकाईताचार्य्यवचन विरोधः प्राथमिकः । जीवस्यानादित्वेपि, अदिशाकव्यितत्वस्याईतिभिः,
स्वीकारेण कव्यितापेक्षयाकव्यकस्य पूर्वभावित्वावस्यम्भावेन —
अविद्याया आश्रयः क इति जिज्ञासायां जीवस्य वक्तव्यत्वे सित,
जीवसिद्धाविद्यासिद्धः, अविद्यासिद्धौ जीवसिद्धिरित्यन्योन्याश्रयेण पुनरपि घट्टकुट्टीप्रभातायितमेवाईतिनाम् ।

किश्च जीवस्य स्वरूपानादित्वम्रुतप्रवाहानादित्वमिप्रेत्य, अन्योन्याश्रयः वार्य्यते, न तावत्स्वरूपानादित्व संम्भवः, अवि-द्यायाः नैरपेक्ष्यप्रसंगात् जीवस्य सत्यत्वप्रसंगेनाद्वैतनिविद्येप-सत्यत्ववादमंगप्रसंगारुचेति,

अद्वैतिभिरतम्युपगमाच-नापिप्रवाहानादित्वंयुक्तम् यथा प्रवाहस्योत्तर प्रवाहेन विनादाः तथा जोवस्यापिभंगुरत्य प्रसंगात्- आमोक्षाक्षीवस्यस्थायित्व प्रतिपादकश्रुतिस्मृति विरोधेन क्षण-भंगोत्व स्वीकारस्याप्यशक्यत्वात्-िकश्च यथा जले चन्द्रप्रति-विम्बः तद्वदेव अविद्यायाम् श्रुद्ध चैतन्य प्रतिविम्ब एव जीव-इत्येविह सिद्धान्तः सोपि असंगत एव यथा प्रतिविम्बाधार निष्ठचौ तत्रोत्पन्नस्य प्रतिविम्बस्य नाशः तथैवाविद्यानिष्ठचौ प्रतिविम्बस्य जीवस्य नाशेन ।

सोऽञ्जुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणाविपश्चिता । निर-झनः परमं साम्यष्ठपैति—इदं ज्ञानमपाश्चित्यममसाधर्म्यमागताः इत्यादि साधर्म्य प्रतिपादक ग्रुक्तिकालीनश्चृतिस्पृति विरोधोपि दुर्वार एव'नहि प्रतिविस्त्रस्यं विस्त्रेन सहैक्यापत्तिः कुत्रापि दृष्टचरी—तस्मादयुक्तीयंजीवाज्ञानवादः ॥

त्रसाथपत्वपक्षे यदुक्तं अद्वैतिभिःज्ञानस्त्ररूपस्पत्रस्नणः नित्यस्वप्रकाशत्वेपिनाञ्चानाविरोधित्वंतस्य किन्तु अखण्डाकारधृत्त्यात्मकज्ञानमेवेति, तद्दिष न संभवति तथाहि अखण्डाकार
धृत्त्यात्मकज्ञानं कस्य विषयता शुद्धस्याथवा मिथ्याभृतस्योपहितस्य न तावदाद्यः स्वरूपस्येवानिवर्तकत्वात्—धृत्तिस्वरूपयोः
यथावस्थितत्रक्षस्वरूप प्रकाशत्वाविशेषात् , अतो यदि धृत्तः
निवर्तकत्वं तहिस्वरूपस्यापि अन्यथा न कस्यापीत्यर्थः ॥

नतु यथा इदंरजतिमन्यत्र, इदमर्थ प्रकाशः, अधिष्ठानतया, अभ्यांस सह-विषयप्रकाशस्तु अभ्यास निवर्तकः यथेट्मर्थप्रकां-शस्य श्रुक्तिरितिप्रकाशः तथेंवाधिष्ठान प्रकाशो न निवर्तकः किन्तुवृत्तिप्रकाश एव निवर्त्तक इतिचेन्न- द्यान्तासंभवात् , नहीदमर्थं प्रकाशस्य श्रुक्तिरिति प्रकाश्यस्य स्थान्तर्यत्त समानविषयता-इदमर्थप्रकाशस्य श्रुक्तिरज्ञतसा-धारणाकारविशिष्टगोचरत्वात्-श्रुक्तिरिति प्रकाशस्य च रजत-व्यावर्तक श्रुक्तित्व विशिष्ट गोचरत्वात् । अन्यथा श्रुक्तेरपि-अमानिवर्तकत्वप्रसंगात्--नच 'त्वयाष्ट्रचिज्ञानेनकश्चन विशेष अङ्गीक्रियते-तथात्वे तस्यसत्यत्वे अद्वैतमंगेन सगुणसिद्धान्ते-पातः-मिथ्यात्वे इदानीन्तनवत् तस्य मिथ्यात्वेनानुपकारकत्वमेव एतेन द्वितीयोपि कल्पो निरस्तः नहि मिथ्यास्त्रेन तात्विकार्थ सिद्धः । किश्च यथासाक्षिप्रत्यक्षस्य मिथ्यात्वेन भाममानत्वेषि न यथा भृमनिवर्तकत्वं तद्वदेवोषहितस्यापि— '

विस्तरस्त्वाकरादौ द्रष्टव्यः तस्मान्न ब्रह्माज्ञानंसंभवतीति
यद्रस्युक्तं अमावरूपा धर्मानाइतं निमन्तीति अभावरूप धर्मास्युपगमेपिनाइतिमंगः भावरूपाधर्माप्वाइते विरोधिनस्तद्रप्य
संगतम्-अभावस्य सत्यत्वे तत्राभावत्वतत्सम्बन्धतद्धिकरणत्वानां ब्रह्माण चामाव सम्बन्धतद्तुयोगित्वयोरवञ्यं वाच्यतया
भावाइतस्यापि दुर्लभत्वात् एतत्सर्वमभिन्नेत्येवोक्तं श्रीमाण्यकारः भगवद्रामानुजाचार्यः नापि जीवाश्रित्य नापि ब्रह्माश्रित्य
मुमोत्यादकत्वंसंभवत्यविद्यायाः ॥

तथा च ज्ञान रूपं परंत्रक्ष तन्निवर्यं सृपात्मकम् । अज्ञानं चेत्तिरस्कुर्य्यात् कः प्रश्वस्तन्निवर्तने । ज्ञानंत्रक्षेति चेत्ज्ञानमज्ञा-नस्यनिवर्तकम्-त्रक्षवत्तस्त्रकाशस्त्वान् ' तद्प्यनिवर्तकम् । ृज्ञानं ब्रह्मतिविशानमस्ति चेत्स्यात् प्रमेयता-ब्रह्मणोऽनतुभूतित्वंत्वहु-त्त्रयेव प्रसज्यते ॥ इत्यनेन मगबदाचार्य्यपदिः श्रीनाधम्रुनिभिर्दत्तं दृषणं अद्वैतिनांशिरसिवज्ञलेपायितमेव ।

यद्पि ब्रह्मवत्तत्रकाश्चत्यदित्यस्य-निह वृत्तेस्वप्रकाशत्यं किन्तुजङभूतायाः वृत्तेर्शानायच्छेदकत्यात्शानत्ववाद इत्यनेन खण्डनं कृतम् तद्पितत्यंत्त्यर्थाञ्चान निवन्धनं निह विशिष्टा-द्वेतिनो मन्यन्ने-यत्वृत्तेस्स्वप्रकाशत्वमंगीकुर्वन्त्यद्वेतिनः किन्तु सविपयवृत्तिज्ञाने विपयस्य शुद्धस्य ब्रह्मणः अधिष्ठानप्रकाशान्वतिरिक्तत्वादित्येवार्थः—

यथा च गृत्तिन्याप्यत्वस्यापिमिध्यात्वं तथा पूर्वमेव विवे-चितम् न पुनरुत्त्यात्रयोजनीमिति ॥

### ( अथ तिरोधानभंगः )

एवंस्वप्रकार्श्वकस्वरूपस्य ब्रह्मणः अविद्ययातिरोधानस्वीकारे प्रकारान्तरेण नाश्च एव प्रसंगः प्रकाशितरोधानं नाम प्रकाशो-त्पत्तिप्रतिवन्धः विद्यमानस्य नाशो वा नच प्रकाशस्य उत्पा-द्यत्यमम्युपगम्यते येनोक्तदोपाडिम्रुक्तिरिति ॥

#### ( अत्र रक्षामणिः—१६०--प्र० )

अत्राद्वैतिनः, किश्विद्र पावच्छेदेन प्रकाशामाव एवावरणेनाम् अख-ण्डाकारसाक्षारकारपर्यन्ति किश्विद्र पावच्छेदेन ब्रह्मणःश्रकाशाभावो-वर्तत एव, सत्विष्ट्यानन्दत्वादिष्ठंतुधर्मोऽनाधविद्याकल्पितोपि याव-द्व्रह्मसाक्षात्कारमेवधर्मतया वर्तते, सथाचासत्वापादकत्वमभानापाद-कत्वमनानन्दनापादकत्वमेविदरोधानपदार्थ इति ॥ त्रह्मुपि विद्विष्यस्तुपादेयमेय तथाहि निरंशेनिर्धर्मकेचिनमात्रे ब्रह्मणि यावन्नाविद्ययातिरोधानं तावत् किञ्चिद्र् पादीनामप्रसिद्धर्वेन किञ्चिद्र् पावच्छेदेन प्रकाशाभावरूपावरण कल्पनं
न शोभते प्राज्ञगोष्ट्यां यः सांग्रः सावयवः तत्रंवावच्छेदकादि
कल्पनं न निरंशेनिर्धर्मकेब्रह्मणि, अविद्ययायावचिरोधानं नीपपाद्यते तावत् प्रतिज्ञेव केवलम् , इदानितिरोधानस्येवासंभवात्एतेन यद्युक्तं असत्वापादकत्वंमनानन्दनापादकत्वादिकं तदिपि
निरस्तमेव,

एतेपांधर्माणां ब्रह्मस्वरूपत्वांगीकारे पुनरपि स्वरूपतिरोधा-नेनस्वरूपनाद्य एव पृथक्तवस्वीकारे अतस्यसत्पत्वं सद्वितीयत्व-प्रसंगः मिथ्यात्वेतस्याविद्याधीनत्वेन यावन्नतिरोधानं तावदस-त्वापादकत्यादिकं कथनमेव—

. किश्च ब्रह्मभिन्नानन्दस्यात्ररणे ब्रह्मावरणसिद्धान्तभंगश्च—
किश्चानन्दंकरसं चैतन्यमित्येव भवतां व्यवहारः, तथाचानन्दस्यब्रह्मस्वरूपत्वे पुनः पूर्वोक्त दोपस्तद्वस्थ एव--अतः, इदमपि
. निरस्तम् , वस्तुतस्तु सत्वचित्वाद्यसाधारणधर्माञ्चानमेवब्रह्मणोप्यावरणमितिस्वीकारान्नकोपि दोपः सत्वचित्वाद्यब्रह्मणादस्यासः, अध्यासात् सत्वचित्वाद्यब्रह्मणमित्यन्योन्याश्चयस्तु न-अनादित्वेन परिहारात्।

अनादित्वेपि न सत्वचित्वादीनां सत्यत्वं किन्तु अविद्यया कल्पितत्वमेव तथाचान्योन्याश्रयस्तदंवस्य एव, किश्च जीव ईशो विजुद्धाचित् तथा जीवेशयाभिदा अ-विद्यातिश्वतोयांग पडस्माक मनादयः। इति भवदीयग्रन्थपर्य्य-वेश्वणेन पड्पदार्थस्यवानादित्वं नततोऽन्यस्य तथा च सन्त्व-चिन्त्वादीनामप्यनादित्वेऽद्वंतिसद्द्युक्त पड्पदार्थस्यैवानादित्व-पर्क वचन विरोधोदुर्घट एव।

क्ष्यहरूतः प्रकाश तिरोधानस्य नेदं रुक्षणमसत्यापाद-कत्वादिकम् , इदन्तृङ्खाकलक्षणमनन्तकृष्णस्य, अद्वेतसिद्धान्त विरुद्धमपि, अद्वेतसिद्धचादौ—त्रिविष्ठमज्ञानम्रुक्तम् , तच्च, असत्यापादकत्वममानापादकत्वमनानन्दना-पादकत्वमिति,

नहीदं प्रकाशितराधानलक्षणमिति,

प्रकाशितरोधानंनःस, प्रकाशोत्पत्तिप्रतिवन्धः, विद्यमानस्य प्रकाशस्य विनाशो या दोपादिषु तथैव दर्शनात् , तथा च नास्यतिरोधानलक्षणस्यब्रक्षणिसम्भव, अखण्डनित्यस्वरूपस्य ब्रह्मणः प्रकाशोत्पत्तिप्रतिवन्धादिरूपतिरोधान कल्पनैव निष्फला, तिरोधानं तु बहुदुरमिति ।

एतेनाविद्याप्रतिविम्बत्वमेवतिरोधानमिति वहन्तोऽपिपरा-स्ता, नीरूपे निरवयवेत्रद्धाणि प्रतिविम्बत्वासंभवात् नहिनिरूपस्य प्रतिविम्बत्व संम्भवः, नहिगगने कालस्यप्रतिविम्बत्वं दृष्टं श्रुतं वा,

एतेन—६२—एछे—जल आकाश्च प्रतिविम्बदर्शनात् वर्णेषु इस्वत्यदीर्घत्वादिष्वनिधर्मप्रतिविम्बदर्शनात् , तथा सिद्धाः न्तलेशसंग्रहें व्यक्तमिति रक्षामणिरपि निरस्तः, निरूपस्यप्रति-विम्यादर्शानात् अन्यथा कालादिद्रव्याणामपिप्रतिविम्यत्वापत्तेः नच जपाकुसुमरूपस्पनिरूपस्य निर्वयवस्यापिस्प्रटिकादौ प्रति-विम्यदर्शनात् , सावयवस्यसरूपस्येव प्रतिविम्य इति न नियम इति वाच्यम् ,

एवमपि चाक्षुपस्यैव चाक्षुपे प्रतिविम्य इति नियमस्पा-व्याहतत्वैन ब्रक्षणः प्रतिविम्यासम्भवात् , जल आकाश प्रति-विम्य निदर्शनमपिसिद्धान्तलेशसंब्रहकाराणामसंग्रतमेव, आका-शस्य पश्चीकरणप्रक्रिययारूपवत्वेन चाक्षुपत्वात् , समर्थितं च वेदान्ताचार्य्यः, तच्यप्रकाकलापे, वर्ष्प्रंपुहस्वत्य दीर्घत्वध्वनीनां प्रतिविम्यपदेन व्यवहारामायात् , ध्वनिश्चव्देनैव निर्वाहे प्रति-विम्यादि कल्पनस्य निष्फलत्वाच्चेति तस्मान्नब्रक्षणस्तिरोधान-संमव इति ॥

#### ( रक्षामणिः-१६६-५०-)

यद्य्युक्तम् , अनिर्वचनीयेभावरूपे, अज्ञाने अहमृज्ञ इति प्रत्यक्षम् विवादाध्यासितं प्रमाणज्ञानंस्वप्रागभावव्यतिरिक्तस्वविषयावरणस्वनि-वर्त्यस्वदेशगतवस्त्वन्तर पूर्वकम् , अप्रकाशितार्थप्रकाशकत्वातः , अन्यकारे प्रथमोत्पन्नप्रदीप प्रभावतः , इत्यतुमानद्-विध्यामृत्तयिन्ध्योपादानं भवितुमर्द्वतित्यथापिनः 'तमसंवदमाष्ट्रतमातिन्' इत्यादि भृतिवाक्यानि च प्रमाणम् अहमज्ञः मामन्यंच न जानांमीति प्रत्यक्षंदि न ज्ञानप्रगागिवपयकम् , अभावस्यातुप्रकव्यिप्रमाण्विपयक्षेन

प्रत्यक्षाविषयत्वात् , अभावस्यप्रतियोगिनिरूपणाधीनैनिरूपणस्येन ज्ञानाभावप्रतीतिः ज्ञानप्रहण मन्तरेण नोपपदाते तथा च नाभाव प्रहणम्--

सावरूपत्येत्वद्वानस्यतस्यधामप्रतियोगिज्ञानानपेक्षत्वात्प्रत्यक्षत्योपपितः, भावरूपंद्यज्ञानं 'सर्वंवस्तुद्वाततयाऽज्ञाततया वा साक्षिभाष्यमिति' सिद्धान्ताद् , नाज्ञानविरोधिफिन्त्त्वखण्डाकारवृत्तिरेव विरोधीति,
तथा च भावरूपाज्ञानवादेपि विरोधस्तुल्यः, विपयत्येनाअयत्वेनाज्ञानस्य व्यावर्तकतयाप्रत्यगर्थः प्रतिपन्नो नवा प्रतिपन्नश्चेत् तत्स्वरूपज्ञाननिवर्त्यमञ्जानंतिस्मन प्रतिपन्ने कथमिव तिष्ठति-अप्रतिपन्नश्चेत्
व्यावर्तकाअयविपयशून्यमज्ञानंकथमनुभूयेत् , इति श्रीभाष्योक्तिरिष
परास्ताः—श्रृद्धण्डाकारवृत्तेरवाज्ञानविरोधित्वेन श्रुद्धचेतन्यविपयाज्ञानवस्थानादिति, तद्प्यनादरणीयम्—श्रद्धद्रोहेण केवलाज्ञानेकविल्रसितत्वादिति।

### ( अत्र श्रीभाष्यानुयायिनः )

तथाहि, भावरूपाञ्चानसाधकतया, अहमज्ञः, इति प्रत्यक्ष
प्रतीतिम्रुपन्यस्य प्रत्यक्षंहि न ज्ञानप्रागमाविषयकसभावस्यातुपल्ठिधप्रमाणविषयत्वेन प्रत्यक्षाविषयत्वात् , इति यदुक्तं तद्तुपल्ठिधप्रमाणमनभ्युपगच्छतांपुरतोनित्प्रतीति, प्रत्यक्षस्यैव विश्रेपणलक्षणादिसन्निकपेवशादमाव ग्राहकत्वात् , अभ्युपगम्यते च
नैयायिकरेषि प्रत्यक्षप्राह्यत्वमभावस्य, तथा च न ज्ञानप्रागमाव
विषयकं प्रत्यक्षमिदंवचनंसाहसमात्रमेव ।

यदिष अमावस्य प्रतियोगिनिरूपणाधीननिरूपणत्वेन प्रतियोगितयाञ्चानप्रहणंविना न ज्ञानाभावप्रतीतिर्जायते, ज्ञानंहि प्रतियोगिनिरूपणाधीननिरूणमिति विषयेणसहैय ज्ञानम्रपलम्यते, यद्विपयस्यज्ञानस्याभावः, चिकिर्पितस्तद्विपयक ज्ञानसत्वे कथं ज्ञानाभाव इत्युक्तं तद्पि स्वपक्षानवलोकन नियन्धनस्वानि-रस्तम् ।

तथाहि, अद्रैत्यभिमतंमार्यं रूपमज्ञानं किंज्ञानविरोधित्वेन सिद्धचित, उताविरोधित्वेनघटादिवदिति प्रथमा विचारः आवस्पकः, न तावदाद्यः, ज्ञानविरोधित्वेनाज्ञान सिद्धचङ्गीकारे कथं 
न ज्ञान प्रतियोगिकाभावपक्षोक्तदोपः, निह प्रतियोगिप्रकाशमन्तरेणविरोधितयापिहिमासमानं 'प्रकाशते, ज्ञानप्रतियोगिकविरोध्यज्ञानस्य प्रतियोगितया क्रुश्चिप्रविष्ट्यानिरूपणस्य 
विपयाधीन निरूपणत्वेन तद्विपय प्रकाशे सित न कथंचिदिप 
तद्विरुद्धाज्ञानप्रहणंभविष्यतीति, विपयप्रकाशनियन्धनो विरोधः । 
एवमाश्रय ज्ञानेनापि विरोधः, निह यत्किञ्चद्वाश्यपप्रतीतिः 
मन्तरेणविरुद्धाज्ञानप्रतीतिः, यथोक्तमियुक्तः। स्रव्धरूपेकचित्किञ्चद्वताद्दगेवं निपिष्यत इति, विपयत्वाश्रयत्वादिप्रयुक्तदोपस्य अद्दैत्युक्तज्ञानाभाव पक्षोक्तस्य भावरूपाञ्चानवादेपि 
तुल्यतया कथं भावरूपाञ्चानप्रतीतिः, न ज्ञानाभावस्येति——

एतेन, विनापित्रमाणाधीन विषयाकारवृत्ति साक्षिचैतन्येना ज्ञानं भातुंशक्यत एव, अखण्डाकारवृत्तेरेवाज्ञानविरोधित्वं न शुद्धस्येत्यादिनिरर्थक निष्प्रमाण प्रत्यपोषि निरस्तः-नद्दीदं वेद- याक्यं किन्तु <u>शांकरादिभिःस्यसिद्धान्तप्रतिष्ठार्थस्यकपीलकल्पित</u> मेतत् ,

नद्यत्र शास्त्रीयंकिश्चिद्पिगमकमस्तियत् , न शुद्धं चैतन्यमहानिवरोधीति किन्तु स्वसम्प्रदायसिद्धार्थमेवप्रमाणी क्रियते—
तचु निरस्यते, अस्मिन वसरे सँवां तुभवसिद्धं प्रमाणस्यैवादरः,
यदाह्यज्ञानसिद्धिस्तदेविह ब्रह्मणः साक्षित्वापादनादिकम्,
अज्ञान स्वरूप विचारात्रसरे ब्रह्मणः साक्षित्वापादनादिकं तस्यविनापिप्रमाणाधीनवृत्त्यास्वतः विषयत्वापादनादिकं चाद्धैतिनां
सन्तोपमात्रमेव । अस्तु तिहिह्मानाभावप्रतीताविष तथैव दूपणापादनं न वृद्धिकृत्यमिति । अयम्भावः—

यथाह्यद्वैतमते स्वयंप्रकाशमेव ब्रह्म, अज्ञानेन विषयी कि-यते-तत्र विषय प्रकाशसत्वेषि तस्य अज्ञानावच्छेदकतयानाज्ञान विरोधित्वमेवंशुद्धस्यापिनाज्ञाननिराशकत्वं, तथैव ज्ञानाभाव-प्रतोताविष, अभाव प्रतियोगि भृतज्ञानावच्छेदकत्या तत्तद्विषय-प्रकाशोषि न विरुद्ध इत्येवाह्यतिभिः किं नेष्यते,

नहि अद्वैतिनांतथा राजाज्ञा यत् साक्षि विषय प्रकाशो न निवर्तकः किन्तु, अन्य विषय प्रकाश एवेति केवलं कपोल-कल्पनामात्रमेव, प्रमाणेनाङ्गेतसिद्धान्तनिरसनकालेऽद्वैतसिद्धान्त प्रदर्शनेन कथं स्वपक्षस्थापनमद्वैतिनां युद्धिऋत्यमितिषरं वि-स्मयः प्रमाणतंत्राणाम् । तद्विपय प्रकाश एवतद्विपयाभावंत्रतिविरोधीत्येव सिद्धान्तः नतु ष्टक्तित्वेनेत्यादि निष्प्रमाणिकस्येति,

तथा च ज्ञानाभावे न किञ्चिद्वाधकमिति, एतदेवाभि-प्रत्योक्तम् , 'श्रीमाध्यकारैः' भावरूपाञ्चानवादेषि विषयत्वाश्र-यत्वादिप्रयुक्तविरोधः सुस्थिर एवेति तथा च न क्षादक्षमं तद-भाष्यम् , किञ्च प्रंमाणज्ञानेन विरोधस्वोकारेषि न कथंचिद्षि, अद्वेतिनां स्वार्थसिद्धिः, यतः ब्रह्मणः विषयतया, अज्ञानावच्छेद-कत्वेषि, अज्ञानस्यब्रह्मावरणमेवस्वीकुर्वन्त्यद्वेतिनः, आवरणस्वं च,

तद्विपयकज्ञानप्रतिबन्धकत्व रूपमेव, अतः बद्मविपयक प्रमाणज्ञानस्याप्यवक्यंम्भावेन कथं न भावरूपाज्ञानेपि विरोध-स्तुल्यः, किञ्च द्वत्तेविरोधित्वग्रुतद्वर्त्यविक्छन्नज्ञानस्य नाद्यः, तस्या जडत्वेनानिवर्तकत्वात्

द्वितीयेषि किं प्रतियोगिविषयप्रकाशत्वेन नियर्तकता आहोस्यित्, प्रत्यविष्ठित्र ज्ञानत्वेन न प्रथमः, प्रतियोगिविषय-प्रकाशमात्रेण तद्विरोधित्वेत्वज्ञानसाक्षिप्रकाशस्यापि प्रतियोगि-प्रकाशत्वावश्यम्भावेनविरोधाविशेषात्—

ं न द्वितीयः, अज्ञानावच्छेदकप्रतियोग्यादिप्रकाग्ररूपसा-श्विणोषिष्टत्यवच्छेदावक्यकत्वेन विरोधस्य निर्वाधत्वात् । तथा च न केनापि प्रकारेणभावरूपाज्ञान सिद्धिरिति ॥

अज्ञानस्य घटादिवत् स्वरूपेण सिद्धयभावात् <u>हितीयोपि</u> पक्षः निरस्त एव ।

### (रक्षामणि:-१६६-ए०)

एतेन सुध मूढ़ादिनत् मायातम् आदि पदवोध्याद्यानस्यस्वरूपेण सिद्धिरिति प्रकापोपि निरस्तः।

## ( अत्र विशिष्टाद्वैतिनः )

निह ग्रुग्धमृद्दादिपदानांस्वरूपतः घटादिवत् , सिद्धिः, किन्तुज्ञानिवरोधमन्तर्भान्येवन्युत्पत्तिः—यथा प्रलयप्रघ्वंसावसानादि पदानां नर्भश्च गर्भमन्तर्भान्येवन्युत्पन्तानांन्युत्पत्तयः, तद्वत् ग्रुग्धमृदादिपदानामपि । तथाच न केनापि प्रकारेण भाव- रूपाझानसिद्धिर्रिति, मायातमादि श्रव्दानामपि न्युत्पत्ति नैर- पेस्येणवोधकत्वासंभवात् , अञ्चानादिपदपर्यायत्वेन च न्युत्पत्तन्त्वात् , न स्वरूपेणसिद्धिरिति तस्मात् , भावरूपाञ्चानपश्चेपि विषयाश्रयापेक्षया न कदाचिदपि भावरूपाझानोदयः ॥

यद्यपितमः स्वरूपप्रतिपत्तौ न प्रकाशापेक्षा परन्तु प्रकाश-विरोधीत्यनेनाकारेणस्वरूप प्रतिपत्तौ प्रकाशापेक्षा सर्वान्तुभव-सिद्धा तद्वद्रत्रापीति, अञ्चानपदस्य ज्ञानविरोधीत्यनेनाकारेण न्युत्पत्तिः, सक्ललोकसिद्धा, नेयायिकादिभिरपि तथैवाम्युप-गम्यते सकललोक प्रमाण विरुद्धकल्पना एवात्राद्वैतिनामिति, तथा च युक्तमुक्तं श्रीभाष्यकारैः न कथंचिद्पिभावरूपाञ्चान सिद्धिरिति॥

किञ्च प्रमाणज्ञानामावस्तु, अर्द्वतिभिरप्यम्युपगम्यते, अ-न्यथा, अज्ञाननिवर्तकप्रमाणज्ञानसत्त्वे, अज्ञानानुभवासम्भवेन संसारोच्छेदं प्रसंगः ब्रह्मणोजीवमावामावश्च, तस्मात्स्वप्रसिद्ध-झानामावेन सर्वलोकसिद्धझानामाविवयक्षायां झानं नास्तीत्यादि च्यवहार दर्शने च, अहमझ इत्यवापि झानामावेनैव निर्वाहे, अतिरिक्त भावरूपाझान कल्पने कारणामावात् , गौरवात् दोपा-च्चेति बदन्ति ॥

### ( रक्षामणिः-१९६-५० )

एतेन प्रतियोगि पूर्वकाखाविद्धिन्नोऽभावः प्रायभावः प्रतियोग्युत्तर कालाविद्धन्नोऽभावः प्रध्वंसाभावः कालग्रयाविद्धन्नोऽभावः अस्य-न्ताभावः तादास्म्य सम्यन्धाविद्धन्नोऽन्योन्याभाव 'इत्येकस्यैवाभाव-स्यावच्छेदक मेदेनैवमेदेनस्वरूपतोमेदाभायेन प्रायभावानक्षौकारादित्यु-क्तिरिध्यस्ता ।

सत्यमेक एवामायोवच्छेदंकभेदेन चतुर्थाभिद्यते परन्तु सभेदः सत्यएव, तथेवाभ्युपगम्यते नेयायिकादिभिस्सर्वरपिदा-र्कानिकै: ।

नहिघटाभावः प्रागमावपदेन व्यवद्दीयते प्रामाणिकरैपितु घटोमविष्यतीत्येन प्रागमावविषयः, नापिप्रघ्वंसेऽत्यन्ताभावव्यव-हारः, तस्मात्सर्व एवाभावाः प्रामाणिकाः, अतोऽहमज्ञः, मामन्यं च न जानामीतिप्रतीतिः न भावरूपाज्ञानेप्रमाणमिति ।

### (वे॰ रक्षामणिः--२००-प०)

'एतावन्तं काछं न किश्चित्हमझासियम्' इति प्रबुद्धस्य स्मरणा-न्यथाऽतुपत्त्या भावरूपमेबाझानमङ्गीकर्तच्यम् । इदं हि न स्मरणं झाना- भाव विषयकं संभवति, सुपुनीज्ञानाभावज्ञाने प्रमाणाभावीत् , ज्ञानाभावातुमवेहि सुपुनीप्रतियोगिज्ञानस्मरणमप्यञ्जी कर्तव्यम् , ज्ञानाभाव ज्ञानं च, सित चैवं सुपृनिव्याघातः । अद्वेतमतेतु अज्ञानस्यतत्परिणाम वृत्त्याभानात् स्मरणोपपत्तिः । एतेन, सुपुनी निर्विकल्पकेन सविकल्प-केन वा मनोव्यापरिण भावरूपाज्ञानातुमवः, प्रथमे स्वाभिमतिर्विकल्पकस्य साक्षिचैतन्यावभासस्मस्य संस्काराधायकत्यानभ्यप्रगमात् , द्वितीये सुपृष्ति विरोधेन मन्त्रेव्यापारासंभव इति अत्ववकारिकापि द्वोत्तरा आविधकवृत्त्यपहितत्वेन साक्षिचैतन्यस्यापि नाशा-स्यप्रगमेन प्रथमपक्षस्यादुप्टरवात् , अनुभृतानां स्मरण नियमाभावेना-स्मरणेनानुनित्यसंभवाच्चेत्यनन्तकृष्णः ॥

## ( अत्र विशिष्टाइंतिनः )

तद्प्यनास्वादित्कास्त्रगन्थ निवन्धनमिति—तथाहि भाव-ह्रपाज्ञानमिष ज्ञानिवराधित्वेनैव सिद्धचित नतु प्रतियोग्याश्रया-दिज्ञानग्रन्य घटादिवत्स्वरूपेणैवेति विवेचितं पूर्वमेवेति, अतो-भावरूपाज्ञान्यपक्षेपिप्रतियोगिभृतज्ञानस्य सविपयावश्यम्भावेन सुपृप्तिन्याघातप्रसंगस्तदवस्थ एव, श्रुतप्रकाश्चिकाचार्य्यस्तु महता प्रवन्येन विचारितोऽयमर्थः, अतः सुपुप्तो न भावरूपमञ्चानमन्तु-भूयते,

यबोक्तम्-सुप्तोत्थितपरामर्शसिद्धसापुप्तिकप्रत्यक्षविपयोभाव रूपाशानमिति-तदसारम्-स्वरूपेणैवाझानानुभवे न किञ्चिद्दम-वेदिपमितिपरामर्ज्ञानुपपत्तिः । साक्षिणाविपयञ्यावृत्तस्यैवाझा-नस्य सुपुप्तावनुभवे विपयञ्यावृत्तमेव सुप्तोत्थितेन परासृश्येत । नजुस्मर्यत एव न किञ्चिदं हमवेदिपिमतीतिचेन्न, घटत्यादि विशेषरूपेण प्रतीतेरापादनात्ं, नच तत्रापादकामावः, विशेषाकाराणामिष साक्षिणामानात् । अस्त्येवघटंनाज्ञामिषमितिपरामश्रोऽपितिचेत् , इतः पूर्वकदाप्यनजुभूतस्यापि प्रातिस्विकरूपेण
परामश्रप्रसंगात्, अन्यथा एतावन्तं कालं न किञ्चिदवेदिपिमिति
कालस्यापि प्रातिस्विकरूपेण परामश्रीभावापत्तः, इत्यादिभिः
सिद्धिधाविजयेमहाचार्य्येरेव सोपुप्तिक भावरूपाञ्चानं निरस्तम्—
विस्तरस्तु तत एव द्रष्टच्यः।

अद्धेत मतेतु-अज्ञानस्य तत्परिणाम युत्त्यामानात् , इत्या-दिना स्वपक्ष समर्थनमपि निर्मूलम् । युत्तिज्ञानस्यापि सविशेष विषयकत्वेन सुपुप्तिव्यायातस्य तादवस्थ्यात् । तस्मान्यस्मरणरूपं, किन्तु न किश्चिदित्यादिकमनुमितिरूपमेग, अतो न भावरूपा ज्ञाने प्रमाणमिदं वाक्यमिति । श्रुतप्रकाश्चिकार्थस्तु न ज्ञातो भवता केवलमर्थमनुर्ध्वेवात्तरितः, साक्षिचेतन्यस्य नाश्चकथनमपि भवतां कथामात्र रूपत्वात् , क्षणेक्षणे साक्षिचेतन्यस्य नाश्चोत्पत्ति-वादश्चाद्वंतिनामेग् शोभते न वैदिकानामिति-श्रुतप्रकाश्चिकार्थस्त्य-नुसन्धीयते —

निर्विकल्पकेनेत्यस्य नित्यज्ञानेनेत्यर्थः सविकल्पकेनेत्यस्य अनित्यज्ञानेनेत्येवार्थः, निहिनित्यज्ञानस्य नाशोऽभिष्टाद्वैतिना-मिति, तस्य ब्रह्मस्वरूपत्वात् , संस्कारितरोधायकाभावे सित अनुभूतस्य स्मरणिनयमाच तस्मान्न किञ्चिद्वेदिपमित्यस्यानु-मितिरूपमेवेति विचक्षणाः ।

## ( यथोक्तमभियुक्तैः )

तदन्यधीरतात्पर्य्यं पद्धत्यविरहोधियः । दुःखादितित्रम्धन्मा-दोऽनम्यासो दीर्घकालता-एतैश्चादृष्टचैगुण्यं कल्प्यं संस्काररो-धिपु । एतेष्वसत्स्वस्मरणात् झानाभावोऽनुमीयते ।

तस्मात्सर्वतो न्यापक विचारेण ज्ञानाभावरूपं यदञ्चानं श्रीमगवद्रामानुजाचार्य्यपादाभिमतं 'तदेवयुक्तं नतु भाव रूपं यदज्ञानं श्रांकराभिमतमिति, तस्मान्नप्रत्यक्षेणभावरूपाज्ञानसिद्धिरिति ।

उक्कृद्धः भावरूपाञ्चानपक्षेऽनुमाननिराज्ञः ।

यद्पि, भावरूपाञ्चानस्य प्रत्यक्षेणासिद्धिमत्या विवादाध्या-सितंप्रमाणज्ञानं स्वप्रागभावातिरिक्त स्वविषयावरणस्वनिवर्त्यस्य-देशगतवस्त्वन्तर पूर्वकम् ।

अप्रकाशितार्थं प्रकाशकत्वात् , अन्धकारे प्रथमोत्पन्न प्र-दीप प्रमावत् , इत्यतुमानेनाज्ञानसिद्धिं निगमयन्त्यद्वैतिनः, तदिपि विचारासहत्वेनोपेक्षणीयं विद्वद्वरिष्ठैः,

तथाहि साक्षिरूपायां सुखादिप्रमायामप्रकाशितार्थ प्रकाश-कत्व रूपहेतोः सत्वेन तत्र स्वप्रागमावातिरिक्तस्वविषयावर्णे-त्यादि साध्यामावेन व्यभिचारः। यदि वृत्तेः पक्षत्व स्वीकार-स्तर्हि तस्याः जडत्वेनानिवर्तकत्वात् वाधः,

चैतन्यस्य च पक्षत्वे तस्य प्रागभावाद्यसिद्धवावाधः धृत्यव-

#### शांकरभाष्य समाळचनश्व

च्छिन्न चैतन्यस्य पक्षत्वे युत्तेरुपलक्षणत्वेतु पूर्वोक्त एव वाधदोपः विशेषणत्वेषि वाधः युत्तेः निवर्तकत्वे चैतन्यस्य निवर्तकत्वा-मावापत्तिक्वेति ।

एवं : साध्ये प्रागभावव्यतिरिक्तपदं निष्फलं प्रागभावस्य स्वनिवर्त्यत्वासम्भवात् ,वस्तु ग्रब्देनेव व्याष्ट्रत्ति सम्भवाच-तिद्वि-पयज्ञान प्रतिवन्धकत्व रूपावरण पदेनेव स्वोत्पादकादृष्टव्या-वृत्तेः स्वविपयेति पदमपिवयर्थ्यमेव—हेतुनिर।सस्तुभाष्ये, एव विस्तृतः नेहतन्यते ॥

तस्मादनुमानस्य अतदोपोपहितत्वे कथं तेनाश्चान सिद्धि-रिति ।

अत्र श्रीभाष्यकाराः-

अप्रकाशितार्थं प्रकाशकन्वरूपलिङ्गजन्यायाः स्वप्रागमाय-स्वविषयावरण स्वनिवर्स्यस्यदेशगतवस्त्वन्तर पूर्वकिमिति साध्य-विषयकानुमितेरप्यप्रकाशितार्थं प्रकाशकृत्यं स्वीकर्तव्यमित्रथा, प्रकाशित प्रकाशकृत्वमप्रकाशकृत्यं वा स्यात् ततश्चतस्यामनुमितौ हेतुसन्त्वादनुमिति विषयीभूताज्ञानावारकाज्ञानानम्युपगमेन स्व-विषयेत्यादि साध्याभावेन हेतारनंकान्त्यं प्रकाशित प्रकाशकृत्वं निष्कलानुमानम् , अप्रकाशकृत्वे प्रमाणमेवत्याद्यर्थकं अज्ञानेष्य-निमताज्ञानान्तर साधने विरुद्धत्वाद्धतोः तत्राज्ञानान्तरासाधने हेतो रनकान्त्यमिति निर्दिशन्ति ॥

#### ( रक्षामणिः--२०३ --, पृ० )

नानेनानुमानेन मावरूपाझानं साध्यते किन्तु साक्षिसिद्धस्याझान-स्याभाव विख्क्षणस्वमान्नमेयः इति न प्रकृतानुमानस्याझानसाधकस्यं तथा च न व्यभिचारः एतेन अहमर्थधर्ममूतप्रकाशोत्तीर्णेन स्वरूप चैत-न्येनाझानसिद्धावनुमानप्रामाण्यं तद्गामाण्येन मावरूपाझानसिद्धिः, त-त्सिद्धौज्ञातुरि किल्पतस्वातदुत्तीर्णसाक्षृचैतन्येनाझानानुभवसिद्धिरिति भूतप्रकाशिकोक्तचक्रकापत्तिरिष निरस्ता, अञ्चानस्वरूपस्यानानुमानिक-स्वेन मायरूपाझानसिद्धौसाक्षिचैतन्येनाझानसिद्धिरित्यंशस्याभावात् , साक्षिसिद्धंद्धज्ञानंभावाभावविद्धश्चणमित्यद्वैतिनां सिद्धान्तः इति, तत्त्रशून्य द्वयस्यमेयावेद्यंति ॥

## ( अत्र-श्रीमाष्यानुयायिनः )

अत्रदमेव पूर्वं विचारणीयं यदनेनातुमानेन मावामाव विल-क्षणाऽविद्याकथंचित्सिद्ध्यतिनवा—

अन्यकारे प्रथमोत्पच प्रदीपप्रभादशान्तोहि न भावाभाव विलक्षणस्तृतीयप्रकारः किन्तु भावरूपएवेतिसर्वसाक्षिकस् ॥

साध्यदल निर्दिष्ट वस्त्वन्तरपूर्वक्रमित्यत्रापि वस्तुपदेन त मानाभाव विरुक्षणस्य ब्रह्णं किन्तु भावस्यंव, परोक्त दिशा अभावस्यापिवा, भावाभावविरुक्षणं तु वस्तुपदेन सर्वधाऽ-संगतमेव, भावरूप तमः पूर्वकत्वात् , दृष्टान्तस्य साध्यविकलता प्रसंगोऽपि, तमसः नैयायिकमतेतेज्ञोभावपदार्थत्वेपि वेदान्ति मतेऽतिरिक्तभावरूपत्वमेवति,

तथा च कथंभावाभावविलक्षणाऽविद्यातुमानेन सिद्धयती-तित्युच्यते केवलं व्यामीहन मात्रमेव, व्यक्तंचेतद्रईतसिद्धा-विति लेख मात्रेण कथं प्रामाणिकानां विश्वासः अद्वेतसिद्धि-कार मतमेव निरस्यन्ति विशिष्टाईतिनः तत्र सिद्धिकार वचर्वं - श्रामाण्यमश्रामाण्यं वेति विचारयन्तु भवन्तः । भव-द्भिरपि-२००-५ ध्टे-एतावन्तं कालं न किश्चिदहमज्ञासिपम् , इति प्रवृद्धस्यस्मरणान्यथानुपपत्या भावरूपाज्ञानमेवाङ्गीकर्त-व्यम् । तथा-१६६-पृष्टे-अहमझो मामन्यं च न जानामीति प्रत्य-क्षम् , भावरूपाज्ञाने प्रमाणम् , .इत्यादिभिस्सर्वेत्र भावरूपाञ्चान-मेवोच्यते-अतोच्याहतमापणेन कथं न विचारोनिरर्थकोयुष्मा-कमिति यदि साक्षिसिद्धमेवाज्ञानं तद्धी नुमितिः व्यर्थव-असिद्ध-त्वेतु श्रीमाष्योक्तदोपाणां श्रुतप्रकाशिकोक्तचक्रकादीनां च प्र-संगोऽनिवार्य एव--यादशाकारविशिष्टवेपणासिद्धस्याज्ञानस्य सि-सम्पाद्यते--ताद्याकारविधिष्टवेषमादायाऽनुमितिपक्षोक्त

वस्तुतः साक्षिसिद्धमञ्चानं केवलमद्वेतिनां कल्पनामात्रमेव नतु किञ्चित्प्रमाणं किन्तु गृहकल्पितमेवेति—

दोपस्तिष्ठत्येवेति ।

अज्ञान सिद्ध्युत्तरमेवाह्रंतिनां सर्थमिष गृहकन्पितं श्रांम-नष् , प्रत्यक्ष प्रतीतिस्तु न भावरूपाञ्चान विषया-इति पूर्वमेव विवेचितम् । अनुमानेन सिद्धिकाले, श्रीमाध्योक्तानुमान दृषण मह्नेतिनां तिष्ठत्येवेति ।

चक्रकोद्धारमपि श्रुतप्रकाशिकाऽश्रवणदीर्माग्य निवन्धनं-भवतः, यतः, इयमत्र श्रुतप्रकाशिका नह्यप्रकाशितमञ्चानमनेन प्रकाश्यते, किं तहिं, साक्षिचेतन्यसिद्धस्येवाज्ञानस्यामावादिवेचन मात्रं क्रियते, नैवम् , अहमर्थधर्मभृतप्रकाशाचीर्णेन स्वरूपचैत-न्येनाज्ञानसिद्धावजुमानप्रामाण्यं तस्त्रामाण्येना भावविलक्षणाज्ञान सिद्धिः तित्सद्धौज्ञातुरिवतत्कान्यितत्वात् तदुत्तीर्णसाक्षिचैतन्येना-इति चक्रकापचेदु स्तरत्वादिति । ज्ञानाज्ञभवसिद्धिः, चक्रकोद्वाराय मावरूपाज्ञानसिद्धा साक्षिचैतन्येनाज्ञानसिद्धि-रित्यंश्रस्यामावादिति न चक्रकृप्रसंग इतिभवतोच्यते : अही बुद्धिकुत्यमेतत्सनाधानम् , अत्रस्यष्टमेव वदन्ति श्रुतप्रकाश्चिका-चार्याः, अमावविलक्षणाज्ञानस्य साक्षिसिद्धत्वेऽनुमितिः, नि-ष्फला असिद्धत्वे च चक्रकप्रसंगः-तत्रतदुत्तीर्ण साक्षिचंतन्येनाज्ञा-जुभवसिद्धिरित्यत्राज्ञानपदेन अभावविलक्षणाज्ञानानुभव सिद्धि-रिति तत्त्वझाः ,नद्यभाव विविक्तानं साक्षि चैतन्य सिर्द्धामित---

सिद्धत्वे उत्तिमितिः निष्फला, असिद्धत्वे च चक्रकप्रसंग-इचेति चक्रकोद्धारायधृलीप्रक्षेपणमात्रमेव भवताम् . तादश्य-न्यातुवादो ऽपि, असंगत एव कृतो भवता—

भवतु यथा तथा-परन्तु चक्रकस्त्वद्वंतिनां सिरिस तिग्रत्ये-वेति । भावरूपाज्ञानसिर्द्धिमत्त्वेय चक्रक प्रसंगोदीयते तत्र कोवा न्तनोपायः प्रदर्शितो भवता येन न चक्रकप्रसंगोभवेत्-—तथा च युक्तमुक्तं श्रुतप्रकाशिकाचार्य्यः चक्रकाऽद्वेतिनांदुस्तर इति । एतेन जडविपयकज्ञाने भाव प्रकाशिकांक्तव्यभिचारस्य ब्रह्मविषयकस्य केवल जडज्ञानस्यास्त्रीकारेण दोपवारणमपि निरस्तम्।

नहि सर्वमेवज्ञानं ब्रह्मविषयक्रमित्यत्र किञ्चिद्षि प्रमाण-मस्तीति, घटज्ञानं घटावच्छिन्नचँतन्य विषयकमितित्वद्वंतिनां क्षेपोलकच्पना-नं सन्दश्चेतिष्ठतिरूपमस्य न चञ्चपा पश्यित कश्च-नैनमितिश्रुति-विरुद्धापि—घटोनष्ट इति प्रतीतौ चँतन्यस्य-नाञापचेश्च।

किश्च सन् घट इत्यत्र यदि सहूप ग्रह्मास्पुरणमङ्गीकुरुपे तर्हि दण्डी देवदत्त इति विशिष्टिविषयकेणक्षानेन देवदत्ताज्ञान निष्टत्तिवत्, अविद्यानिष्टत्ति प्रसंगेन जगदुन्छेदापत्तेश्व। नचतन्मात्र विषयकज्ञानमेषाविद्यानिवतेकम्, दण्डी देवदत्त इत्यत्रेष विश्वि-ष्टविषयकज्ञानस्य विशेष्यभृत देवदत्ताज्ञान निवर्तकत्वानापत्तेः।

नच तमेव विदित्वातिमृत्युमेति श्रुत्यात्रक्षणि तथा संकोच इति वाच्यम् , अन्नमेव श्वत्तवातृप्ति विद्येषमाप्नोति अन्नेतर् मोजनत्वानवच्छिन्न, अन्नभोजनत्वावच्छिन्न जनकताक तृप्ति-माच् इत्याद्यर्थवत् ,

ब्रह्मेतर झानत्वानवच्छिन्न ब्रह्मझानत्वावच्निन जनकताक ग्रुक्तिमानित्यर्थनाविरोधात् ।

तस्मात् , जडविपयक्ष्यानेभाव श्रकाशिका पादितः व्यमि-चारस्तदवस्थ एवेति ॥

#### (रक्षामणि: २०४ प्०--)

यदिप अप्रकाशितार्थप्रकाशस्यरूपहेतु विचारे श्रीमाप्योक्तदोय निराकरणाय प्रकाशकत्वं नाम्-आवरण निरसन पूर्वकार्थप्रकाशोप-योगित्वमिति, वीपप्रभायां तत्सत्वेन न साधन वैकल्यं नथा चक्षुरा-दिपु ज्यभिचारः, आवरणनिरसनेऽसामर्थ्यनोक्तरूप प्रकाशोपयोगित्वा-भावादिति समाहितम् ॥

## तृद्धिप भाष्यादेव निरस्तम्।

तथाहि, आवरण निरसन पूर्वकार्थ प्रकाशोपयोगित्वमिति
प्रकाशकत्व लक्षण घटकार्थ प्रकाशोपयोगित्वमितिकिमित्रेतं
किं व्यवहारंयोग्यतापादनंग्रुत, अधं व्यवहारे साहाय्यमात्रं वा,
अथवा लक्षणस्य विषयावर्ण निराशकत्वे तात्पर्त्यमिति ।

नाद्यः, अर्थ परिच्छेदरूप व्यवहारयोग्यतापादकत्वस्य ज्ञानंकसाध्यत्वेन पक्षे लक्षणसमन्वयेषि दीपप्रभाद्यन्तस्य साधन विकलत्वात् , नहि ज्ञानेन विना प्रभाशतसम्बधानेषिव्यवहार-योग्यत्वसम्यादनं क्रचिद्दृष्टंकंरप्यस्युपगतं वेति ।

न द्वितीयः तथासतिपश्चेहेत्वसिद्धः, नहिज्ञानस्य, अर्थ-श्रकाश्चे साहाय्यं किन्त्वर्थप्रकाशकत्वमेवेति, न तृतीयः हेतुसाध्य-योरिक्यप्रसक्तेः,

यादशं प्रकाशकत्वं दृष्टान्ते न तादशं पक्षे यादशं पक्षे न तादशं दृष्टान्ते तस्मात्पक्ष सपक्षानुरूप प्रकाशकत्वाभावेनानुमानं वैयथ्यमवेति यथाचानुमानमेव वैयर्थ्यं तथा पूर्वमेवोषपादितम् । तादक्षानुमानंत्रतिप्रयोगानप्युदाहरन्ति श्रीपूज्यपादाः श्रीभाष्य-काराः विवादाध्यासितमज्ञानं, न ज्ञानमात्रव्रक्षाश्रयम् , अज्ञान-त्वात् ग्रुक्तिकाद्यज्ञानवत् , ज्ञात्राश्रयं हितत्—

विवादाच्यासितमज्ञानं, न झानमात्र ब्रह्माश्रयम् , अज्ञान-त्यात् ग्रुक्तिकाधज्ञानयत् , विषयावरणंदि तत् ।

विवादाध्यासितमञ्चानं, न ज्ञाननिवर्त्यं, ज्ञानविपयानावरणत्वात् यत् , ज्ञाननिवर्त्यमज्ञानम् , तज्ज्ञानविपयावरणम् , यथा
श्रुक्तिकाद्यज्ञानम् । त्रक्ष, नाज्ञानास्पदं, ज्ञातृत्व विरहात् , घटादिवत् । त्रक्ष, नाज्ञानावरणं, ज्ञानाविपयत्वात् , यद्ज्ञानावरणं,
तज्ज्ञानविपयभूतं रथम् , यथाश्चक्तिकादिः त्रक्ष, न ज्ञानिवर्त्याः
त्रानम् , ज्ञानाविपयत्वात् , यत् , ज्ञाननिवर्त्याज्ञानम् , तज्ज्ञात विपयभूतम् , यथा श्चक्तिकादिः । विवादाध्यासितंत्रमाणंज्ञानंस्वप्राममाद्यव्यतिरिक्ताञ्जान पूर्वकं न भवति त्रमाणञ्जानत्वात् ,
भवद्भिमताञ्चानसाधन प्रमाणञ्जानवत् । ज्ञानं न वस्तुनो विनाशक्तम् — शक्तिविशेषोपष्टं हर्वाज्ञानमञ्जानं च रष्टरम् , यथैभ्वर
योगिप्रभृतिज्ञानम् , यथा च स्रद्गरादिः । भावरूपाञ्जानम् , न
ज्ञाननाश्च्यम् , भाव्रह्णत्वात् , घटादिवत् ॥

#### ( रक्षामणिः—२०४-२०५—५० )

पतेन पूर्वोपश्चिप्ताः प्रतिप्रयोगा अपि व्याख्याताः। तत्र प्रथमेऽनुमाने स्प्रान्तासिद्धिः, एकसत्तावादे ग्रुस्काग्रहानस्यापि श्रद्धाश्रयत्वेन पक्षसमत्वात् । सत्तात्रैविध्यवादेतु श<del>्रुप</del>्यज्ञानं मूळा-ज्ञानाद् विरुक्षण मेथपुरुपाश्रितम् , इतिपक्ष्वाज्ञानत्वमुपाधिः, इतिपक्ष-वाज्ञानत्वेन प्रथमानुमानं सोपाधिकम् ।

एतेन द्वितियानुमान प्रयोगोऽपिन्यारुयातः। नहि सत्तात्रैविध्यमते शुक्तयविष्ठिन्तवेतन्याश्रितमहानं मूलाझानंनाम। यत् विषया
वरणं हि तत् इति शुक्तयझानस्य विषयावरणत्वं विणतम् तदिद् मद्वैतमते शुक्तयझानस्यापि चैतन्यवारकत्वस्यंव स्वीकारात्, शुक्तिरूप
विषयावरकत्वस्यानङ्गीकाराददृषणम्। एवं तृतीवानुमानमपि
पराल्तम् शुक्तयझानस्यापि झानविषयानावरणत्वेन न्यतिरंक शुक्तयझानस्याद्यग्रन्तस्यान् , झानपदेन चैतन्यप्रहृणे चैतन्यानिवर्यत्वस्याद्वितिभर्षय स्वीकारेण सिद्धसाधनम् , श्रुक्तिरूप्यान्व विवक्षायानु
विवादाध्यासितस्याझानस्यापि श्रुक्तिविषयत्रह्मचैतन्यावरणत्वस्येव स्वीकारेण हैत्वसिद्धः।

शुक्तयज्ञानस्य वृत्तिंविषयं शुक्तयविद्यन्न चंतन्यावरणस्यंवयं शुक्ति-रिति ज्ञाननिवर्त्यत्वेन, विचादाध्यासितमञ्जानम् , ज्ञाननिवर्त्यम्, ज्ञान-विषयावरणस्वात् , शुक्तयञ्जानवत् , इतिसस्प्रतिपक्षोऽपि ।

पतेन श्रद्धा, नाज्ञानास्पद्म् , झातृत्वविग्हान् , घटादिवत् , इत्यपि श्याख्यातम् , हेतुरस्तु साध्यं मास्तु , इत्यप्रयोजक शंकाकलङ्कात् , "आश्रयत्व विपयत्यभागिनी निर्विभागचितिरंवकवळा । पूर्वसिद्धत-मसोद्दि पश्चिभो नाश्रयो भवति नापि गोचरः" इतिवचनात् घटादी-नामज्ञानानास्पद्रत्वमज्ञान प्रयुक्ततिनवन्धनमेव, नाज्ञातुत्वनियन्धनम् । अतोज्ञातुत्वेऽपिश्रद्धणोऽज्ञानास्पद्रत्वं न विरुद्धमः।

व्या, नाझानावरणम्, नवा झाननिव्ययांझानम् झानाविषयस्यादिति पश्चमपष्ठातुमानयोस्तु, पृवीक्तप्रकारेण झानपदेन चेतन्यस्यप्रहणे न केयखमप्रयोजकत्त्वम् , किन्तु ग्रुक्तिकादीनां चेतन्य तादारम्येन चेतन्य-विषयस्वात् रष्टान्ते साधन वैकल्यमपि । झानपदेन वृत्तिविधक्षायांतु न केवलं देरवसिद्धः, अद्यगोऽपिवृत्तिविषयस्यात् , किन्तु शुक्तिकादी-नामि नाझानेनावरणं ज्ञानविषयाणामिष स्वीक्रयते, जहस्वात् , इति व्यक्तिके दशन्तोऽपि दुर्लभः, इति दृशन्तासिद्धिरिष । सप्तमानुमानं तु पूर्वोक्त प्रकारेणाञ्चानानुमानस्याप्यञ्चानसाधकस्यस्योरीकरणाद् दृशन्तासिद्धिम्रस्तम् । एतेनाष्टमानुमानमिष्व्याख्यावम् , शुक्तिस्प्याद्यौ व्यभिचारादिति ।

### ( अत्र श्रीभाष्यातुयायिन: )

तथाहि, अर्डेताभिमताऽज्ञानस्य-विवादाध्यासितं प्रमाण-ज्ञानं, स्वप्रायभावातिरिक्तस्वविषयावरणस्विनवर्ये स्वदेशगत वस्त्वन्तरपूर्वेकम् , अप्रकाशितार्थं प्रकाशकत्वात् . अन्धकारेप्रथ-मोत्पन्नप्रदीप प्रभावत् , इत्यनुमाननसिद्धिकाले स्वविषयावर-णत्वस्वदेशगतत्वस्वनिवर्यत्वानां प्रतिप्रयोगाउक्ताः श्रीपूज्यपादैः श्रीभाष्यकारैः । तत्र मुलाज्ञानसिद्धावेचेकसत्तावादः सत्तात्रय-वादक्विति श्रोमते ।

यावद तुमानेन ब्रह्माच्छादकं भावरूपमञ्चानं न सिद्धवति त्रावद् ब्रह्मणां जीवमादः प्रपञ्चस्यमिथ्यात्वं अञ्चानस्य चंतन्या-वारकत्वादिक मर्द्धतिनां गृहकथामात्रमेव, नतु व्रामाणिकानां समश्चेकथं चिद्यपुत्थानमपि । विशिष्टा द्वेतद्वेतनैयायिकमीमां सका-द्वयस्यं विद्यार्गनिकाः जीवस्यञ्चातृत्वमञ्चानाश्रयत्वश्चस्वीकृर्वन्ति ।

तथा जीवाश्रयाऽविद्यामस्यन्ते ज्ञानको पिदा इत्यनेन ईतसिद्धा-न्तानुयायिगो भागतीकारा अपि जीवस्यैवाद्वानाश्रयस्वमि मन्यन्ते । नहि साध्यनिश्चयकाले साध्यांशेनवादिविजयः यदि स्वसिद्धान्तदिशैवप्रामाणिकार्थनिरास्तर्हि कृतं विचारेण, तथा च न कथं चिद्द्यसद् वाद् निरादरस्तेनजितं वौद्धादिभिः । वृथंव शंकरादीनाष्ट्रद्योग इति जानन्त्वद्वैतिनः । अत्र सर्वेषु प्रयोगेषु अनन्तकुष्णस्याद्वैतसिद्धान्तकथनमेनोत्तरं तद् पर्याप्तमपर्याप्तं वैति यथावदुपस्थाप्यते ।

तथा च, प्रथमातुमाने एक सत्तावादे श्रुक्तिकायज्ञानस्यापि
प्रक्षाश्रथत्वेन पृक्षसमत्वात् दृष्टान्तासिद्धिः, सत्तात्रेविध्यवादं तु
श्रुक्तयज्ञानं मृलाज्ञानात् विलक्षणमेव पुरुपाश्रितमितिपळ्ळवाज्ञानत्वस्रुपाधिरितियदुक्तं तदसंगतम् , अज्ञानस्य ब्रह्माश्रयत्व निराधकाले सत्तेकवादस्याग्रिद्धत्वात् , मामतीकारमते तथा जीवाश्रयाविद्यामन्यन्तेज्ञानकोविद्। इत्यनेन जीवस्यैवाज्ञानाश्रयत्व
दर्शनेनसत्तंकवादस्याद्वंतसिद्धान्तेनापि विरुद्धत्वेन, तादधा
सिद्धसत्तंकपादेन पश्चसमत्वादिवर्णनस्याद्वंतसिद्धान्त विरुद्धत्वाच ।

पञ्जनाज्ञानत्वेनसापाधिकत्वकथनमप्ययुक्तम् , मूलाज्ञानः सिद्धिकाले पञ्जवाज्ञानस्यानुत्पन्नत्वात् , मूलाज्ञानस्य प्रामा-णिकत्वे सत्येव पञ्जवाज्ञानादीनां प्रामाणिकम् , नहि कस्यचिद् वृक्षस्य मूलामावे पञ्जवस्पर्धनमिष्। मूलाज्ञानस्येव विचारविषयत्वे सर्चक्यवाद सत्तार्वविध्यवादः पञ्जवाज्ञानादीनां प्रसंगणवानव-सरः, मुलाज्ञानसिद्ध्यधीनंमिद्धिकन्वान् , किश्च सत्तंक्यवादः 'सत्तानंनिध्यवादश्च नापिलंकं न चापि वेदे दृश्यते किन्तु स्वाभिमतसाधनायाद्वंतिभिस्स्वत एव कल्पितः। म्राम्यत्वेषघटादां श्रुक्तिरजतादो च भासते. सत्ताभेदाप्यनुपपमः, म्राम्यत्वेषघटादां श्रुक्तिरजतादो च भासते. सत्ताभेदाप्यनुपपमः, म्राम्यत्वेष सर्वत्र सत्ताप्रतोत्युपपत्तां तद्भेदकल्पने गौरवात्। स्वाप्नाध्यासेऽतिच्याप्त्यच्याप्तिदर्शनेन म्राम्यानंतरज्ञानावाध्यत्वं च्यावहारिकत्वम् , स्वाज्ञानंतरज्ञानवाध्यत्वं प्रातिभासिकत्व मित्यादिलश्चणकथनमप्यद्वंतिनामसंगतम्।

तथाचाज्ञानस्य ज्ञात्राथयस्त्रदृष्टान्तेन ज्ञानुरूपत्रक्षाश्रय-त्वाभावेन व्रद्धणः पश्चसमत्त्राभावेन प्रथमानुगाने न दृष्टान्ता-सिद्धिर्माप्युपाधिसंभवः, अतोनिदु ध्रिग्नदं प्रथमानुमानमिति ।

एतेन द्वितीयानुमानप्रयोगोपि निष्क्षलंकः प्रथमानुमान सद्यदोषाविशेषात् , तदुत्तरमपि प्रथमानुमानाविशेषात् । ग्रुक्तयज्ञानस्यापि अद्यावरकत्वायलम्बनेन पूर्वपक्षः, नैयायिकादि-सर्वदार्शनिकाभिमतग्रुक्तयज्ञानस्य विषयावरणत्वदर्शनेन, तद् दृष्टान्तेन चैतन्यावरणत्व निषेधकाले, श्रुक्तयज्ञानमपि न विषया वरुणं किन्तु अद्यावरणमेवेति कथनं न्यायादिप्रन्थानध्ययन निवन्थनं आन्तजनजन्पितत्वमेवेति सिद्धान्तः । वारं वारं साध्यांसेनंव प्रत्यवतिष्ठन्ते उद्वैतिनः, नच ते बुद्ध्यन्ते वादिप्रति-वाद्युभयसंमतस्यैव हेतुमावः, अन्यथा वादकथाया एवविलोप प्रसंगः, तथाच द्वितीयानुमानमपि निर्व्युटम् ।

विवादाध्यासितमज्ञानं न ज्ञाननिवर्त्यम् , ज्ञानविषयःना-

वरणत्वादिति वृतीयानुमाने ज्ञानपदेन तुच्छासाधारणष्ट्रिक्तरप्तेन गृह्यते. तेन ज्ञानपदेन चैतन्यग्रहणे चैतन्यानिवर्त्यत्वस्याह्वे-तिभिरपि स्वीकारेण सिन्धसाधनत्वाक्तिरपि निरस्ता, ज्ञानपदेन न चैतन्यं गृह्यते किन्तु तुच्छन्याृद्वच ष्ट्रचिरूपमेवेति,

अज्ञानस्य ब्रह्मावरणत्वादिकथर्तन दृष्टान्तासिद्धिवचनम-ज्ञान निवन्धनमेव, अज्ञानाश्रयत्वस्येव विचार्व्यमाणत्वादिति, न सत्व्रतिपक्षस्यापिसंभवः युक्तयवच्छिन्नचैतन्यस्येवासिद्ध-त्वात्।

त्रस्, नाझानास्पदम् , शातृत्व विरहात् घटादिवत् , इत्य-तुमाने प्रयोजकत्वशंको द्वावमपि स्वस्याप्रयोजकत्वनिवन्धनम् , अनुकुल तर्कविरहे सत्येवाप्रयोजकत्व शंकोदयः, नत्वनुकुल तर्कसद्भावे प्रन्यथासर्वानुमानो च्छेदप्रसंगः, तथा च झातृत्वश्र्न्ये-प्रशानाश्रयत्वस्वीकारे शातृत्वश्रन्येघटे प्रि, अशानाश्रयत्वं प्रस-च्येदित्यनुकुल तर्क सद्भावे कथमत्र हेतुरस्तु साध्यंमास्तु, इत्य-प्रयोजकत्वशंकोदयः।

आश्रयत्वै विषयत्वमागिनी निर्विभाग चितिरेव केवला।
पूर्वसिद्धतमसाहि पश्चिमा नाश्रयोभवतिनापिगाचरः, इत्यद्वैतिनां
वचनन्तु, तथाजीवाश्रयापिद्यामन्यन्तेज्ञानकोविदा इति जीवा-ज्ञानवादिमामतीवचन विरोधादुपेक्षणीयम् , भामतीमताभि-प्रायकानुमानस्यसाष्ट्रयात् ।

<sup>&#</sup>x27; किञ्च, आश्रयत्य त्रिपयत्वेत्यादिकं न वेद वाक्यं किन्त्व-

द्वतिजनकपोलकिष्पतिमिति, अञ्चानस्य ब्रह्माश्रन्वविघटनकाले कथमस्य वाक्यस्य प्रामाण्यसम्भवः ।

श्रक्ष अञ्चानेनाच्छन्नं ततोऽज्ञानेन घटपटादयोभासन्त इत्य-द्वेंतिनांपन्था, तत्र श्रक्षाश्रयस्य्विचारकाले कथमञ्चानप्रयुक्तता निवन्थनं घटादीनप्रमञ्जानानाम्यदस्यभिदं वचनमनन्त कृष्णस्यक्थं योग्यमिति विमृशन्तु सुधियः।

पश्चमपष्ठानुमानयोभांमतीमताभिप्रायकत्वेन न ज्ञानाविषय-त्वादितिहेतोरसिद्धता नापि दृष्टान्ताऽसिद्धिः, मामतीकारमनं स्रक्षणोज्ञानाविषयत्वात् , अतो न स्रक्षणोज्ञानविषयत्वमादाय दोपप्रसरः । ज्ञानपदेन ष्टचेर्ग्रहणेन—अत्र ज्ञानपदेन चेतन्यविष-क्षपा न केवलमप्रयोजकत्वं किन्तु युक्तिकादीनां चेतन्यतादा-त्म्येन चेतन्यविषयत्वात् दृष्टान्ते साधन वैकल्योक्तिरिप निर-स्ताभवति । अत्रथीभाष्यप्रतिप्रयोगेनिमज्ञन्त्यद्वेतिनः

श्चास्त्रिमहोदयेनानन्तकुप्णेन स्वयमेय पडिधक सप्ततितमे पृष्टे-७६ - ब्रह्मणः, ज्ञानियप्यत्यमस्तिनवेति विचारं नवेति पक्षमेव स्वीकृतम्-तत्रत्यापंक्ती-नहि श्रुंद्धस्यश्रक्षणः प्रमेयत्वं वयम् स्वीकुर्मः, नहि श्रुद्धं श्रक्षज्ञानियय इति ।

अत्र तु ब्रह्मणो ज्ञानिवपयत्वंस्वीकृत्यदोपंवक्ति । तथा च युक्तमुक्तमभियुक्तैः,अन्धस्येवान्ध्रुत्वस्य विनिपातः पदेपदे,

अनुमानात्प्राक्युक्तरेवावरणाङ्गीकारेण दृष्टान्तासिद्ध्यरिष निर्मृला, तस्मात् पञ्चमपण्ठानुमानयोर्नवाधकं किञ्चिद्यि, सप्त-मातुमानत् न किञ्चिद्प्युक्तं यदुक्तं तत्तु — अज्ञानेप्यनिममता-ज्ञानान्तरसाधनेन विरुद्धत्वाद्धेताः, तत्राज्ञानान्तरासाधने – हेतो-रनेकान्त्यम् , साधने च – तज्ज्ञानमञ्चानसाश्चित्वं निवारयति, तत्त्रश्चानकल्पना निष्फंलास्यादित्यादिना श्रीभाष्यकारैः पूर्व-मेव निरस्तम् ।

इतनं, न वस्तुनो विनाशकम् शक्तिविशेषोपद्वं हणविरहे सित झानत्वात् यत्वस्तुनोविनाशकंतच्छक्तिविशेषोपद्वं हितंज्ञान-मझानं च दृष्टं यथेश्वरयोगिप्रभृतिज्ञानं, यथा च ग्रुद्गरादिः । भावरूपमझानं न झानविनाश्यं, भावरूपत्वात् , घटादिवत् । अत्रानुमानद्वये शुक्तिरुप्येच्यमिचारोक्तिरपि प्रोटच्युत्पत्तिश्च्य-त्वमावेदयति, अनेनंव सर्वसम्प्रतिपच दृष्टान्तेन शुक्तिरूप्यस्यापि पच्छतावच्छेदकाकान्तत्यात् , अनिर्वचनीयशुक्तिरुप्योत्पत्तांप्र-भाणाभावाच ।

घटस्य भावरूपत्वंज्ञानानाभ्यत्वंच नर्वसम्प्रतिपन्नम् , तद्-इष्टान्तेन भावरूपसञ्जानानाभ्यत्वोक्तीयुक्तिन्नये व्यभिचारा पादनं कथं वृद्धिक्तस्यम् , यतः जुक्तिरूप्यस्यविवाद विषय-त्वात् , तत्र यथार्थरूपातिरितिविधिष्टाद्वंतिनः, अन्यथारूपाति रितिनैयापिकाः, अस्यातिरितिमीमांसकाः, आत्मरूपातिरिति योगाचाराः, अमरस्यातिरितिमाध्यमिकाः, अनिर्भचनीयस्याति-रित्यद्वेतिनः, तथा च सर्वसम्प्रतिपन्नदृष्टान्तेन सिपाधयिपिता-र्थस्य विप्रतिपन्न दृष्टान्तेन व्यभिचारापादनमसंगतमेव, यद्यद्वे-तरीत्यापि व्यभिचार वारणेच्छाचेचिह्नं, अनुमानेप्रातिभासिका-तिरिक्तत्वमपि विश्लेषणं देयमिति वदन्ति ॥

#### ( रक्षामणिः— २११ - ५० )

न केनलं प्रत्यक्षातुमानार्थापत्तयः, किन्तुः—'अन्तेन प्रत्युदाः नासदासीत् नो सदासीत्तदानि तम आसीत् तुमसा गृहमत्रे प्रकेतम् , मायोतु प्रकृति विद्यात् आस्मान्मायी सृजते विद्वमेतत्, तिस्मक्षान्यो-मायया सिन्निहः इत्यादि भृतयोऽपि तत्रप्रमाणम् , कर्मफले भृतराष्ट्र प्रयोगस्तु भृतंपियन्तावित्यादौ, अपाग सोमगक्ता अमुम इत्यादि व्यानिस्हं बहुकालस्थायित्व मभिप्रेत्यैन वस्मादिनिर्वनीया झाने न किश्विद्वाधक मिति ॥

# अन्न विशिष्टाहैतिनः

तदिदंसर्वमपि न विचारसहम् , निह, अनृतपदस्यानिर्वच-नीयाञ्चाने शक्तिग्राहकं किञ्चिदपि प्रमाणमस्तीति, अनिर्वचनी-यस्योक्लोकत्वाचद्र्यंप्रमाण्यप्रतिपादनसयोगाच । ऋतेतर विषय एवानृत शब्दः, ऋत शब्दस्य कर्मवाचित्वम्, ऋतंपिवन्तोसुकतस्यलोके गुहां प्रविष्टौ परमेपराच्यं, इतिश्रृतौस्पष्टमेव, तस्मात्
ऋतमिति कर्मफलामिसन्धिरहितं ब्रह्माराधनात्मकं कर्म तद्व्यतिरिक्तं ब्रह्मप्रप्तिविरोधि सांसारिकंकर्मानृतपद्वाच्यमित्यर्थः.
ऋतं सत्यं तथा धर्मः इत्यादि प्रमाणेनापि ऋतशब्दस्य कर्मवाचित्वमेव । अनृतेन प्रत्यूदा इत्यत्र, अनृत पदस्यानिर्वचनीयाज्ञानपरत्वे, एतं ब्रह्मलोकं निवन्दन्ति, अनृतेनप्रत्यूदा इत्यस्य
समन्वयोपि दुवारः । अत्र स्पष्टमेव ब्रह्मालामेज्ञानाभावस्य
हेतुनोच्यते । अनृत शब्दस्य दुष्कर्मपरत्वेन तस्य च ज्ञानविरोधित्वात् श्रुत्यर्थः सम्यगुपपंदाते श्रीभाष्यकाराणां सिद्धान्ते,
मिथ्यावादिनां श्रांकरादीनांत्यसम्बस्य एव ।

अनृत पदस्य दुष्कर्मपरत्वेन एवमनृतादात्मानं जुगुप्सेत् इतिश्रुतिरिप निर्व्यूटा भर्वात, यतः दुश्वरित्रादात्मानं संरक्ष्येत् , मुमुश्चः, अनृत पदस्य मिध्यापरत्वे उनिर्वचनीयाज्ञान परत्वे च कथमात्मजुर्गुप्सा सिद्ध्यति सर्वस्य मिध्यात्वाविश्चेपात्—

किञ्च मिध्यात्वादि परत्वे वृजिनमनृतंदुश्चरितमिति प्रमाण-विराधोऽपि ।

एतेन, अनिर्वाच्याविद्यादितयमचिवस्य प्रमवतो विवर्ताः यस्येते वियदनल तेजोववनय इति वदन्तः मामतीकाराऽपिपरा-स्ताः, अनिर्वाच्याविद्यायां प्रमाणाभावात् , ग्लांकरादोनां कपोल-

कल्पना मात्रमेतत् ।

यथानां निर्वचनीय पदार्थस्यैवात्यन्ताभावस्तथाभाष्ये मुच्यक्तमेव । अनिर्वचनीयमपूर्वरज्ञतमत्रज्ञातमिति बदता तस्य
जन्मकारणं वक्तव्यम् । न तावत्व्यतीतिः, तस्यास्तद्विपयत्येन
नदुत्पत्तेः प्रागात्मलामायोगात् । निर्विपयाजाता तदुत्पाद्य विपयीकरोतीति महतामिद्यप्रपादनम् । अथेन्द्रियादिगतोदोपः,
तच्म, तस्य पुरुपाश्रयत्येनार्थगतकार्य्यस्योत्पादकत्वायोगात् ।
नापीन्द्रियाणि तेषां ज्ञान कारणत्वात् । नापि दुष्टानीन्द्रियाणि,
तेपामपिस्वकार्य्यभूते ज्ञानएवहि विशेषकरत्वम् । अनादि मिथ्याज्ञानोपादानत्वंतु पूर्वमेव निरस्तमिति । प्रतीतिश्रान्ति वार्थरिप
न तथाऽभ्युपगमनीयम् , प्रतीयमानमेवहि प्रतीतिश्रान्ति वार्थविपयो भवति—यथोक्तं संवित्सिद्धीः—

नासस्प्रतीतेर्वाधाच न सदित्यपि यन्न तत्। प्रतीतेरेव सर्तिक न वाधान्नासरकृतो जगत्॥

अताऽनिर्वचनीयाञ्चान कल्पनं शांकरादीनामज्ञाननियन्थन-मेवेति ।

ऋतंविवन्तावित्यत्र कर्मफले ऋत शब्द प्रयोगस्तु अपाम-सोममस्रता अभूम इत्यादि वचनसिद्धं बहुकाल स्थायित्वमित्यु-क्तिरपि श्रुत्यर्थाज्ञान निवन्धना,

वहुकाल स्थायि फलस्यैव कर्मफल संज्ञेति साहसमात्र मन-न्तकुष्णस्य । ऋतश्रव्यस्य सत्कर्मवाचित्वमेवार्थः तस्यपियन्त पदसानिष्यात् कर्मफलस्वम् , कर्मणः पानासंभवादिति तत्त्वविदः। तमश्रब्देन मायाश्रब्देनचानिर्वचनीयाज्ञानिसिद्धिरित्यप्यद्वैतिनाम-भिमानः ।

तत्र तम अन्देनापिनानिर्वचनीयाज्ञानिमिद्धिः, यतः नासदा-सीन्नो सदासीचदानितम आमीत् , इति श्रुतौ तमक्अन्दः प्रकृ-तिपरः नानिर्वचनीयाज्ञानपर, अन्यक्तमक्षरे लीयते अक्षरं तमांस तमः परेदेव एकीमवति, यस्य तमः अरोरम् आसीदिदं तमा-भृतमप्रज्ञातमलक्षणम् ,

अप्रतक्षमिविद्ययं प्रसुप्तम्वि सर्वेतः । इत्यादिपु प्रकृति पर-त्वेन तमः शब्दनिर्वचनात् । सदसदोक्तिस्तुव्यष्टिचेतनाचेतर्नाव-लयपरा । निह सदसिक्रैंलक्षणत्वम्रुच्यते येनानिर्वचनीयाज्ञान-सिद्धिसंभवः, यदि सन्नासोदसन्नासीदित्युक्त्यासदसिक्ष्रिलक्षणत्वं-कल्प्यते तिर्हे "अनादि मत्यरंत्रह्म न सत्तन्नासदुच्यते, इत्यत्र प्रक्षणोऽपि सदसद्विलक्षणत्वेन मिध्यात्वंस्यात् ।

किश्च तदानि तमश्रासोदिन्यत्र दृष्टिपातनिवारणेन धूली-प्रक्षेपण मात्रमेवशांकरादीनाम् , तदानि पदेन कालविशेष एव गम्यते, नहिकालविशेषेऽनिर्वचनीयं श्रुक्तिरज्जतम् , इत्यद्वेति-नोऽपि स्वीकुर्यन्ति, अत्रतु कालविशेषे सदसद्भाव निषेधपूर्वक तमस्त्वेनावधारणान्नानेनानिर्वचनीयाञ्चानसिद्धिरिति ।

अस्मान्मायीस्वते विश्वमेतदित्यत्रमायाश्च्देनानिर्वचनी-याज्ञानिसिद्धिरित्यप्यसत् । नहिमिध्याभृते बुक्तिरूपादी मायापद प्रयोगः करिपदार्श-निकरढेतिभिरिपकृतः अनुतो ना । मायापदस्य विचित्रसर्गकर-त्वेन, आश्रय्येत्वमेव प्रवृत्तिनिमित्तम् , तन्वासत्यसत्यादिसाधा रणं भवति, नतु मिध्यात्वादिरूपमद्वैति कल्पितम् , बहुप्रमाण-विरोधाददर्शनाच्येति ॥

### ( पतंन रक्षामणि:--२१४--पु० )

ऐन्द्रज्ञालिकेपुमायाशस्य प्रयोगात् मिट्यापर्यायो माया शब्दः, आसुरराक्षसशक्षाण्यप्येन्द्रजालिकानीयासुर राक्षस कल्पित मिट्या-खाण्येव, नतु सत्यानीत्यत्रत्रमाणमस्ति मिट्याभूतस्याप्यथे क्रिया-कारित्व स्थीकारेण न कोऽपि विरोधः, तथा च

तेन साया सहस्त्रं तच्छम्यरस्याशुगाग्निना । वार्लस्य रक्षता देह मेक्केक्टयेन सूदितम् ॥ इति वचनगपि न विरुद्धमिति ॥

रक्षामणिवचनमपि निरस्तंभवतिः, मिध्यात्वेन निश्चितेपु शुक्तिरूप्यादिपु न मायाशब्द प्रयोगोदण्टचरः,

ऐन्द्रजालिकादिष्यपिसत्यैयप्रतीति, तत्सुष्टपदार्थानांसत्य-त्वमेव, तस्मात् मायाभ्रब्दस्य मिथ्यात्वकल्पनमयुक्तमेय, आसुर-राक्षसभ्राण्यप्यैन्द्रजालिकानोयासुर राक्षसक्रल्पित मिथ्याम्त्रा-ण्येवेति बचनमनन्तकृष्णभास्त्रिणः-यालस्य-रक्षता देहमेर्क-कश्येनम्बद्तिमित्यत्रदृष्टिपात निवारणेन धृलीप्रक्षेपणमात्र-मेवेति।

नहि मिध्यापदार्थस्य ग्रह्मादिस्टेयत्वं युक्तम् , मिध्यापदा-

र्थनांतु ज्ञानमात्रंणैवनिष्ट्वितिति सर्वसार्थिकम् , निहिश्वक्तिरूप्य-स्यास्त्रादिनाभ्यत्वमद्वैतिभिरप्यम्युपगम्यते, अत्रतु राक्षसासुरग्न-स्त्राणांक्रमग्रञ्छेदनमभिधीयते, अतो न मायाग्रब्दः, मिथ्याप-र्यायः।

यथोक्तमभियुक्तैः---

मायामृगोपि मारीच सृष्टिरैवहि तास्विको । नचेद्राम अरेणास्य निघनं नोपपद्यते ।।

मिथ्यापदार्धानामर्थिक्रियाकारित्वे प्रमाणामावात् , सर्वत्र सत्यभूतेन क्षानेनैवार्थिसिद्धेनिविवादाञ्चेति । वस्तुतः" मायावयुनं क्षानमिति निवण्ड वचनात् मायाग्रव्दः संकल्पपर एव, तेन सर्वाज्ञगतोमायाग्रव्दार्थः, अस्मान्मायी सृजते विश्वमेतत्तर्सिम-भान्योमापया सनिरुद्ध इत्यत्र वृश्वविनमञ्जन्त्यद्धैतिनः, यतो नानेन मायाग्रव्देन मिथ्यात्वेनानिर्वचनीयाज्ञानादिलामः माया ग्रव्दो यथा न मिथ्यात्वादिप्यर्यायस्तथा पूर्वमेवोक्तः, अत्रतु मायाग्रव्दः प्रकृतिपरः, मायामायावी श्रव्दार्थोकाविति जिज्ञा-सायाम् ,

मायान्तु प्रकृति तिद्यान्मायिनंतु महेश्वरम्। अस्यावयव भूतैस्तु व्याप्तं सर्वमिदं जगत्॥

इति भगवती श्रुतिरेव मायापदस्य प्रकृतिपरत्वं निगमयति, यच्छव्द्योगः प्राथम्यमित्याद्युदेश्य लक्षणिनत्यप्यसुकूलं भवति । प्रकृतेश्च "गौरनांचन्तवतीसाजनीत्रीत्यादिना नित्यत्वमवग-भ्यते, प्रकृत्युद्देशेनमार्यांविघाने वृथैचाप्रहोऽद्वेतिनाष् ,

यतः प्रकृतेर्मायाविधाने जिज्ञासाविरोधं प्रमाणविराध उद्देश्यलक्षणादिविरोधादुर्धट एव अस्माकन्तु—अस्मान्मायासु-जत इत्यत्र मायामायिपददर्भनेन तदर्धजिज्ञासायां मायान्तु प्रकृतिमित्यादिसर्वमिष सार्थकप्रद्वेश्यलक्षणाद्यविरोधाऽपि तस्मान् मायापदेनापि नानिर्वचनीयाज्ञानसिद्धिः तदिदं सिद्धं यत् , प्रत्यक्षानुमानार्थापत्यागमादिभिनानिर्वचनीयाज्ञानसिद्धिरिति ।

अन्ततोगत्या, अनन्तकृष्णस्येदमेवप्रधानंप्रमाणमस्तियत् , मायाबादमसच्छास्त्रम् , मायाबादि भुजंगेत्यादिखले विशिष्टाई-तिनाऽपि मायाषदस्यानिर्वचनीयाज्ञानंपरत्वमभिवदन्तोति,

## ह्यस्यसंगतम्-

मायावाद् मसच्छास्त्रमित्यादिस्थलेऽविद्याप्रधानवादस्यास-च्छास्त्रत्वमभिमन्यन्ते <u>विद्यिष्टार्झेतिनः</u> नत्वनिर्ववनीयाज्ञानत्व सुच्यतेऽत्र, अतोनानिर्वचनीया ज्ञानसिद्धिरनेनापि ॥

### ( रक्षामणिः---२१५--५०)

तत्त्वमसीस्यत्रेक्वोपदेशः सामानाधिकरण्यार्थः अन्यथा जीव द्यक्षणः स्वरूप मेदं स नोपपयेत्। ततस्चदमत्रस्वीदर्भव्यत्-यत् स्वरूप चैतन्यस्यतिरेकेणेश्वरत्वत्रयोजकमाया वा जीवस्वप्रयोजकाविद्याऽन्तः करणादिकं वा मिष्याभूतमिति। तत्त्वमसीति सामानाधिकरण्यापदे-शोद्वि जीवब्रह्मणोः स्वरूपेक्यमादायैव निर्वह्मणीयः। वत्त्रंपदयो सविशेष व्रक्षाभिषेयत्वेतु न स निर्वोदुं शक्यते, निर्द तत्र विशेषण विशेष्यभावेन सामानाधिकरण्यं नीस्रोषट इत्यादाचिव संभवति, जीवत्वेश्वरत्वयो-वैंयधिकरण्यात्, अतोवाधायांसामानाधिकण्यमगत्यास्थीकरणोय-मिति॥

## ( अत्र श्रीभाष्याः नुपायिनः )

उपक्रमीपसंद्वारावस्यासोऽपूर्वता फलम् । अर्थवादीपपत्तिश्च लिङ्गंतात्पर्य्यनिणये, इतिपड्निधतात्पर्य्यवलेन तत्त्वमसीत्यादि वाक्यानिसविश्चेपत्रक्षपराण्येवेति यतः, बुद्धिस्थत्वोपलक्षितधर्मा-च्छिन्नेश्चक्तस्य तत्पदस्य प्रकृत्परामिशित्वंसर्वसम्मतम् , तद्वेशत वहुस्यांप्रजायैत्यादिषु, सर्वज्ञत्व सर्वशक्तित्व सर्वाधारत्व सत्य-संकल्पत्वादिगुणपरिपूर्णस्यापादानभृतस्य त्रक्षणस्सम्प्रतिपन्नत्वेन, ताद्यसर्वज्ञत्वादिगुणगणोपेतंत्रद्व तत्पद्वाच्यम् । त्वं पदंचाचि-द्विश्विष्टजीवश्वरीरकं त्रक्षप्रतिपादयति श्वरीरवाचकानां शब्दानां श्वरीरिणिच्युत्तप्वेर्मुख्यत्वात् ,

तथा च 'तत्त्वमसीन्यत्र' अचिद्विशिष्टजीव श्ररीरका-भिन्नसर्वञ्चल सत्यसंकल्पत्वादिविशिष्टः परमात्मा, इति वाधः, भिन्नं प्रयुत्तिनिभित्तानां शब्दानामेकस्मिन्नथेंवृत्तिः सामानाधिकरणमिति, महाभाष्योक्त सामानाधिकरणलक्षणमि सुरुयंभवति,

यथा नीलोत्पलादिस्थले नीलत्योत्पलत्वेभिन्नेऽपि, उत्पलस् पैकार्थवोधकत्वारम्बस्यं सामानाधिकरणं तद्वदत्रापिसर्वज्ञत्वादिरून पाणां प्रशृतिनिमित्तानां भिन्नत्वेन सामानाधिकरण्यंध्रख्यमेवेति प्रशृतिनिमित्तमेदेसत्येव सामानाधिकरण्यस्यध्रख्यत्वादिति । अनन्तकृष्णस्तु जीवत्वेक्वरत्वयोर्वयधिकरण्यंचिक्त, तदीयदृष्ट्या, ईक्वरत्वेज्ञीयत्व चेतनत्वादिकंप्रायेण नास्त्येव, अहोष्ठुद्धिकृत्यमेतत् । अहौतसिद्धान्तेतु तत्त्वममीत्यत्र स्वरूप चेतन्यंसामानाधिकरण्यस्यम् । तत्र प्रथमं भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तानामित्यादि सामानाधिकरण्यस्यस्य । तत्र प्रथमं भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तानामित्यादि सामानाधिकरण्यस्यस्य । तत्र प्रथमं भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तानामित्यादि सामानाधिकरण्यस्यस्यस्य वित्वयेख्या । तत्त्रंपद्ययोधिकद्वस्यस्य चेतन्येखणा च, तद्यस्त वहुस्यामित्याद्यपुष्कमे सर्वज्ञत्वादिगुणगणोपेतस्यम्बणः तत्वमसीत्यत्रस्यस्य चेतन्येख्यस्य सर्वविदित्यादिश्रुतिविरोधक्च, तथा जीवस्यस्यप्रतिवद्धः (यः सर्वज्ञः सर्वविदित्यादिश्रुतिविरोधक्च, तथा जीवस्यस्यप्रतिवद्धः (यः सर्वज्ञः सर्वविदित्यादिश्रुतिविरोधक्च, तथा जीवस्यस्पप्रतिवद्धः) पृथगात्मानंप्रीरतार् च मत्त्राज्ञप्रस्ततस्तेनामृतत्वमेति द्वासुपर्णासयुजासस्तायाः समानमित्यादि श्रुतिविरोधक्चिते ।

नजुशरीर वाचकानां शब्दानां शरीरिवोधकैत्वे प्रमाणा-भावेन विशिष्टाद्वेतिनामपिसामानाधिकरण्यं लाक्षणिकमेवेतिचेत्र, शरीरशब्देन शरीरिवोधस्पमुख्यत्वात् , गीः, मनुष्यः कर्मभि-देवो जातः, अनेनजीवेनात्मनाऽनुप्रविष्यनामरूपेन्याकरवाणी-त्यादिमिः शरीरशब्दानामात्मपर्यन्तत्वावगमात् , सर्वश्रयब्दार्थ-निर्णये विशिष्ट श्रयोगएव शरणम् , देवादिशब्दानामप्यात्मपर्य-न्तामिधानेऽस्ति लोक प्रयोगः देवा मनुष्या गारिति, अश्र देवादिश्रब्दानां प्रकृतिविशिष्टचेतनवाचित्वं सर्वप्रतिपन्नम् । न केवलं लीकिकंप्रमाणमापितु "चत्वारः पश्चदर्श रात्रादेवत्वं-गच्छन्तीतिः" वाचिकः पश्चिष्टगतांमानसैरन्त्यजातितां, शरीरजः कर्मदोपः जातिस्थावरतांनर इत्यादि श्रुतिस्पृतिवाक्यान्यपि शरीरशब्दस्य शरीरिपर्यन्तत्वेत्रमाणानि तथा च तत्त्वमसीत्यत्र सामानाधिकरण्यमस्माकं लक्षणादिक्लेशं विनेष मुख्यपृत्तं भवति । अद्वैतिनान्तु विनापिश्चास्त्रं व्यवण्यज्ञानादिकल्पनं लक्ष-णादि बहुल्केशंचेति ।

जीवस्य ब्रह्मभावः किं प्रत्यक्षादिना द्यास्त्रेणवेति न प्रत्यक्षादिना, जीवस्यानीस्ररत्वेनेव प्रतीतेः, नापिद्यास्त्रेण, पृथगात्मानं प्रेरितारंच मृत्वा 'नित्योऽनित्यानां चेतनक्षेतना-नाम्' अनक्नन्नन्योऽभिचाकशीत्यादिभिः श्रुतिगणैजींवब्रह्मणो-भेंदस्यस्पष्टोक्तत्वात् ।

अतस्तत्त्रमसीत्यश्रेक्योपदेशोऽयुक्तएवाद्वैतिनामिति । तथा च श्वरीर श्वरीरिमाव निवन्धनमेव सामानाधिकरण्यंतत्त्वमसी-त्यत्रमुख्यमिति ।

## (रक्षामणि:--२१६--ए०)

परमार्थतस्तु-प्रकारभूतयोश्चिद्दचितोर्श्व झाकार्य्यस्तात् , श्रीभाष्यमते प्रक्षणाचिद्दचितोरेक द्रव्यत्वं कारणक्ष्पेणापि नास्तीति कथमेक विज्ञानेन सर्विद्यानम्, यदि रारीररारीरिमावेन, ति नेदं प्रकरणमनुबूरुम्, नक्षत्रशरीररारिरिभावः तेनेक द्रव्यत्वं वा प्रतिपादितम्। सृत्तिकेरयेव सस्यमिति कारणेनेवसक्वेक द्रव्यत्वं प्रतिपादितम्, अस्माकन्तु-कारण स्वरूपेऽधिष्ठाने यथार्थतयाक्षाते, सर्वकार्व्यक्षानमपि मिध्यात्वेनक्षातं भवति, नचात्र मिध्यात्वेनेतिश्रुत्तप्रकाशिकोक्ताध्याद्वारदोपः, वाचार-स्मणं नामधेर्यप्तिकेत्येव सत्यमिति श्रुत्येवतदर्थ वोषनात् , श्रीभाष्य-मतेतु घटस्यापि सत्यत्वेन पृत्तिकेत्येवसत्यमित्यस्य विरोधोद्धवार एवेति, तद्पि श्रीभाष्यगृहार्थाक्षानादेव निरस्तम् ,

वेदान्तिमते-अवस्थान्तरयोगित्वस्यैव कार्य्यअब्दार्थतया प्रकृतेर्स्यरूपान्यथा भावेन, जीवस्य च स्वरूपनित्यत्वेन तदपृथ-क्सिद्धधर्मभूतज्ञानस्य संकोचिवकासात्मकावस्थान्तरयोगित्वेन कार्य्यत्वात्, एक विज्ञानेन सर्वविज्ञान प्रतिज्ञायां न किञ्चिद्धाध-कमिति—

स्वाविच्छन्न पूर्वष्ट्रतितावच्छेदकत्व, स्वाविच्छन्नाभिन्न ष्ट्रत्तित्व, स्वाविच्छन्नाविपयकप्रतीतिविपयतावच्छेदकत्वमिति-त्रित्तयसम्बन्धेन, सर्वपदार्थतावच्छेदक धर्मविश्विष्टधर्मत्वमेव प्रतिज्ञावाक्यार्थः विश्विष्टस्यैवकारणत्वेन तस्यैव कार्यत्वेन च कारणज्ञानेन कार्यश्चानंसम्प्रतियन्नमेव श्रीभाष्यकाराणांमते।

. मृद्दष्टान्तोप्यत्रैवातुक्कः यतोरूपस्पर्शादित्रिधिष्टपिण्ड-त्वावस्थापन्नायाः मृद् एव कारणत्वम् , रूपस्पर्शादि विधिष्टो घट एव कार्य्यमिति, तथैवात्रापि सक्ष्मचिदचिद्विधिष्टस्पैव त्रक्षणः कारणत्वेन, स्यूलचिदचिद्विधिष्ट त्रक्षणः कार्यत्वेन च तदनन्यत्वमारम्भणञ्चन्दादिभ्य इत्यादि सत्रैः कार्यकारण-योरमेदस्य सम्प्रतिपन्नत्वेनकारणरूपैकविधिष्टत्रस्रविद्यानेन-सर्थ- मिषकार्य्य जातं ज्ञातं भवतीति प्रतिज्ञावाक्यार्थः स्वपका एव विशिष्टाद्वेतिनामिति

अद्वेतमतेतु-सर्वस्यप्रश्वजातस्यमिध्यात्वेन न कथंचिदपि प्रतिज्ञादृष्टान्तादीनांसामञ्जस्यम् ,

किञ्च मिथ्यात्वेनेत्यध्याहारोपि दोपोऽद्वेतिनाम् । एतेन मिथ्यात्वेनेति नाध्याहारः, मृद्दप्टान्तसिद्धत्वादित्युक्तिरपिपरा-स्ता, मृद्दष्टान्ते न मिथ्यात्वस्यासिद्धत्वात् , सिद्धत्वेपि विना-ध्याहारेण निर्नाह सम्भवेऽध्याहारस्य दोपत्याक्वेति । मृत्तिकेव सत्यमितिवक्तव्यत्वे —

मृत्तिकेत्येवेति कथनेन, इति शब्दस्यप्रकारार्थतया, मृत्ति-कात्वप्रकारत्वेनंबघटादीनां सत्यत्वं नतु स्वरूपतस्तथा च न कथंचिदपि मिथ्यात्वंबक्ति श्रुतिरियम् ,

यदि च्यावहारिक सत्यत्वं घटादीनामि तर्हिपिण्डरूप-

कारणस्यापि व्यावहारिकत्वेन कथं कारणमात्रसत्यत्वे श्रुतियो-जना, कार्य्यकारणयोर्व्यावहारिकत्वेन, कथं कार्य्यासत्यत्यंकारण-मात्रसत्यत्वं वदन् न विभेत्यनन्तकृष्णः, यथा च मृत्तिकेत्येवेति श्रुतिः सर्वश्रेवाद्वेतिनांप्रतिकृलास्तथाग्रे विवेचयिष्यते । श्रीमाष्य-मतेतु कारणस्य युद्धं सत्यत्वं ताद्यं कार्यस्यापि परन्तु कार-णायत्तमेव कार्यं सत्यत्वमतो न दृष्टान्त विरोधोपि,

णतेन-विवर्तपक्षमाश्रिताः शंकराचार्याः विवर्ताः यस्यैत इत्यादिना तदीयपक्षमञ्जमोदन्तोभामतीकारापि ,परास्ताः-

विवर्तवादस्य श्रुतिस्मृति सत्र दृष्टान्तादि विरुद्धस्वात्, यथा सौम्येकेन मृत्पिण्डेन सर्व मृद्मयंधिज्ञातिमिति, मृद्दण्टान्तेन परिणामवाद एव ज्ञायते—

मृदः परिणामिकारणत्वस्य सर्वसिद्धत्वात् , दार्ध्यन्तिक-वाक्येऽपि तत्तेजोऽसृजदित्युक्तं नतु तदभ्रमदिति, श्रुत्यन्तरेषु तदात्मानंस्वयमकुरुत इत्युक्तंनतुन्यवर्ततेति । भगंवता ब्रह्मसूत्र-कारेणापि 'परिणामात्' उपसंहारदर्शनादितिचेन्नक्षीरविद्ध् इत्यादिभिः सूत्रः परिणामवाद एव स्वीकृतः, स्मृतिषु च-कनक-मुकुटमणिकणिकादिमेदैः कनकमभेदमपीष्यते यर्थकम् । श्विति-तल परिणामतोऽनिलान्ते । इत्यादिभिः परिणामवाद एव दश्यते ।

अतो विवर्तवादस्य श्रुतिस्मृतिसूत्रादि विरुद्धत्वेन सकल श्रुतिस्मृतिसूत्राभित्रेत परिणामवादस्य झास्त्रीयत्वेन तादृश्परिणा-

# मपक्षाभित्रायकोविशिष्टाद्वैतसिद्धान्त एव वेदान्तार्थः 'अद्वैतमतंतु अतिसूत्रादिविरुद्धमेवेति । एतेन-

## ( रक्षामणि:- २२२-पु०- )

निह "तत्त्वमसीति सामानाधिकरण्यं शरीर शरीरिमाव विव-क्षाया मुरुषवृत्तंभवति, शरीर वाचकानां शब्दानां, शरीरि पर्य्यन्त-स्यालोकसिद्धत्वात्, निह केऽपिपक्षमिमं स्थीकुर्वन्ति। अद्वैतिनस्तु रजत इतंशन्द्रप्रयोगवत् श्रान्त्येव तस्य तत्रप्रवृत्तिरिति। मुरूषं शरी-रिणि शरीरपद्दिमिति स्वगोष्टी मात्रघण्टाघोपद्दत्यनवथानोक्तिरिप परास्ता—

# • ( अत्र श्रीमाप्यानुपायिनः )

श्ररीरवाचकानांपदानां श्ररीरिपर्य्यन्तत्वेलौकिकवैदिक प्रमा-णादीनां पूर्वमेवोक्तत्वात् ।

शरीर वाचकानां पदानां शरीरिपर्यन्तत्वेऽस्त्येव घन्टा-घोपाविशिष्टाद्वंतिनाम् , परन्त्वस्त्येवविशेषः, श्रूपस्यः सगुण-श्रुतयः वहूनि सगुणविद्यापराणि वाक्यानि 'सूत्राणि च वहूनि सविशेषश्रक्षपराणि' परन्तु न तात्पर्यं तेषां तत्र किन्तु निर्वि-श्रेपेतात्पर्यं तेषामित्यादि घन्टाघोषोऽद्वंतिनां यथा विनाप्रमाण मूलकस्तथा न विशिष्टाईंतिनां किन्तुप्रमाणमूलकएव घन्टा-घोष इति ।

इदं रजत तुल्यतया भ्रान्त्या प्रष्टत्ति कथनमप्यसंगतमेव संभवति मुख्यत्वे गौणकल्पनस्यान्याय्यत्वान् । गौः, मुज्यः, इत्यादिस्थलं गवादि शब्देः व्यक्तिवोधो-ग्रुख्य एव, अद्वैदिनं विद्वाय न केपि वेदनिष्णाताः दार्शनिकाः प्रपञ्चमिष्यात्वं स्वीक्वर्यन्ति, तत्समक्षे आन्त्यादिकथनमुपद्वास्य-मेवेति । एतेन श्रीमाप्यमते क्वत्रचित्कार्यकारणभावनिवन्धनं सामानाधिकरण्यं क्वत्रचनशरीरास्मभावनिवन्धनमिति वंरुप्याक्ति-रपि निरस्ता, कार्यकारणमावनिवन्धन सामानाधिकरण्यस्यं-वासतिवाधके सर्वत्रस्वीकारात् ।

तत्सुष्ट्वा तदनुप्रविश्य सचात्यचाऽभवदितिश्रुती, तत्सु-ष्ट्वेत्यनेन कार्य्यकारणमावम् , तद्वनुप्रविश्येत्यनेन तृतः फलितं श्ररीरश्ररीरिभावलक्षणं तादात्म्यमिष भिद्धचतीति तद्व्यवदेशः, विशिष्टस्यवकार्यत्व कारणत्व योगेन श्ररीरात्मलक्षण तादात्म्य-मिष फलित, अतोवंकप्यवर्णनंविशिष्टाद्वेतसिद्धान्तानभिद्यत्व-निवन्धनमनन्तकुष्णस्येति ।

अचिद्वस्तुनि नास्त्यसत्य भ्रब्ददर्भनेन, नास्त्यसत्य भ्रब्दौ मिथ्यात्वप्रतिपादकावित्यद्वैतिनः

. श्रीभाष्यकारास्तु-अत्र चाचिद्धस्तुनि नप्तस्यसत्यशब्दौ
न तुच्छरविध्यात्वपरौ, अपितु विनाशित्वपरौ, 'वस्त्विस्ति-किम्' 'महीघटत्वम्' इत्यत्र विनाशित्वमेवह्युपपादितम् , न निष्प्रमाणकत्वं, ज्ञानवाष्यत्वं वा । एकेनाकारेणैकस्मिन्कालेऽत्तु-श्रृतस्य कालान्तरे परिणामविशेषेणान्यथोपलब्ध्या नास्तिरवोष-पादनात् , तुच्छस्वंहि प्रमाणसम्बन्धंनर्हत्वम् । वाथाऽपिहि- यहेशकालादिसम्बन्धितया यदस्तीत्युपल्विः, नर्तु कालान्तरे-ऽन्तुभूतस्य कालान्तरे परिणामादिना नास्तीत्युपल्विः काल-मेदेन विरोधाभावात् । अतो नः मिथ्यात्यमित्यादिभिः, नास्त्य सत्यश्चदौ विनाशित्वपरावितिवर्णयन्ति ।

तदुपरि रक्षामणिकारेणं किम्पिनोक्तम्, केवलं श्रीभाष्योक्त पूर्वपक्षमात्रेणेव तृप्तस्तस्यैवोल्लेखः छतः स्वग्रंन्थे, न किश्चिद्पि ब्तनो विचारः, युक्तिविशेषो वा प्रदर्शितः, अतोस्माभिरपि विरम्यतेऽत्र ।

अग्रे च-श्रीमाध्यकाराः--यदुक्तं-निर्विशेषत्रक्षविद्वानादेवा-विद्यानिष्टचिवदन्तिश्रुतय-इति तदसत् , वेदाहमेतंपुरुपं महान्त-मादित्यवर्णं तपसः परस्तात् , तमेवं विद्यानमृत इहभवति, नान्यः पन्याविद्यतेऽयनाय सर्वनिमेपाजिक्षरे विद्युतः पुरुपादि । 'न तस्येशेकश्रव' तस्य नाम महद्यशः' 'य एनं विदुरमृतास्ते भगन्ति' इत्याद्यनेकवाक्यविरोधात् । ब्रह्मणः सविशेषत्यादेव सर्वा-ण्यपि वाक्यानि सविशेष ज्ञानादेव मोश्रं वदन्ति —

इत्यादिमिः, निर्विशेषज्ञानवादं निरस्य सविशेषज्ञानमेव मुक्तिसाधनमितिस्थापयन्ति —

## (रक्षामणिः—२३२—पु॰)

सस्योत्तरप्रदानेष्यसमर्थाः, अर्हतिनः---

अर्द्धेतिनस्तुमन्यन्ते-निर्विशेषज्ञानादेव मोक्षः तन्निशृस्यनुपपस्या चानाचक्रानमनिर्वचनोयमेव स्वीकुर्वन्ति । इदमेवोत्तरं रक्षामणि-कारस्थापि । स्वरूपेच्याक्रियेवप्राक्रियेतिन्यायावलम्यनेनेवोत्तरमश्रास्मा-कमिति ।

अनाद्यनिर्वचनीयाज्ञानं तु पूर्वमेव निरस्तम् । यदि श्रुति-स्मृति स्त्राणि सविशेपज्ञानस्यैव मुक्तिसाधनत्वं व्रक्षणः सविशे-पत्वं च वदन्ति तृर्हिष्वयं न' त्रक्षण्यज्ञानादिकव्यनमद्वैतिनाम-ज्ञानकृत्यमेवेति । यदिषश्चिरीरश्चव्दानां श्वरीरिपर्यन्तत्वेकेत्रलं स्त्रपूर्वस्त्रमावेनिपष्टपेपणंकृतं तदिष प्रदर्श्य ।निरस्यते ।

#### ( रक्षामणि:-- २३३ -- ए० )

तत्त्वमसीत्पत्रसामानाधिकरण्यमन्येक्योपदेशपरमेव न शरीरशरीरिभावनिवन्धनं, शरीर शब्देन शरीरिपर्यन्तत्वे प्रमाणाभावात् ।
छोकेहिजाविगुणयोरेव द्रव्येण तादारम्यदृष्टचरम्, द्रव्याणांतु कार्य्यकारण भावनिवन्धनमेव, अश्वः, मनुष्य इत्यादी कास्पनिकमेव
सादारम्यं न छाक्षणिकमध्यासनिवन्धनं वाधायामिषसामानाधिकरण्यं
मुख्यमेव, अत्रप्व देहादिष्वात्मप्रत्ययोमिध्यैवेति भगवत्पादाना
राधान्त्व, इति ।

## ( अत्र विशिष्टाईतिनः )

तत्र यदुक्तं लोकेहि जातिगुणयोरेव द्रव्येण तादातम्यं दृष्ट-चरं न द्रव्याणामिति तदसंगतम् , 'द्रव्याणामि श्वरीरमावेन विशेषणत्वेन, गीरथो मनुष्यो देवोजातः पुरुषः कर्ममिरिति सामानाधिकरण्यस्य लोकवेदयोर्मृख्यत्वस्येव दृष्टत्वात् ।

खण्डो गौः, शुक्रः पटः इत्यादिस्थले जातिगुणयोरपि सामानाधिकरण्यं यथा द्रव्यप्रकारत्वं नियन्धनं तद्वत् मनुष्यादि श्वरीराणामप्यात्मविशेपणतया नियमेन भानात्सामानाधिकरण्ये न किश्चिद्धाथकमिति ।

तस्माद द्रव्याणां कार्य्यकारणभावनिवन्धनमेव सामानाधि-करण्यमिति नियमोनास्ति । विनापिकार्य्यकारणभात्रं मजुष्यः, देवः, अञ्चः, इत्यादिस्थले ग्रुहर्यसामानाधिकरण्यस्योपपादनात् । नजुद्रव्याणां द्रव्यविशेषणत्वे मस्वर्थीय प्रत्ययोद्दृष्टः 'दण्डी पुरूपः' कुण्डली पुरुपः,' इति चेन्न मत्त्वर्थीप्रत्यय निरपेक्षसामानाधि-करण्यं प्रति सर्वत्राप्रथक्सिद्ध प्रकारवाचित्वमेव प्रयोजकम् , मत्वर्थीय , प्रत्ययस्यतु कदाःचित्कचिद् द्रव्यविश्चेयणत्वेसामाना-धिकरण्यंप्रति वयोजकत्वात् , न नियत प्रकारत्वे, नजु यत्र यत्रापृथक्सिद्धविद्योपणत्वं तत्र सर्वत्र सहोपलम्म नियमः, यथा खण्डो गीः, ब्रुह्मः, पटः इति । देवो मनुष्य इत्यादिस्थलेत शरीरस्यचक्षुरीन्द्रियद्राह्यत्वेप्यात्मनोऽचाक्षुपत्वेन चक्षपाग्रहणा भावात् , मरुष्य आत्मेति सामानाधिकरण्यं लाञ्चणिकमेवेति चेत्र, सर्वत्राप्थकसिद्धविशेषणत्वंप्रति तदेकाश्रयत्व तदेकप्रयो-जनत्व तत्त्रकारुत्वमेव नियामकं जात्यादीनां नियतप्रकारत्वेयथा त्रितयमेवानुगतं तथैवमनुष्यादिश्वरीराणामप्यात्मेकाश्रयत्वं तदेक-प्रयोजनत्वं तन्प्रकारत्वञ्चजात्यादितुल्यमेवेति, आत्मैकाश्रयत्व-मात्म विक्लेपे बरीरविनाद्यात् , अत्मंकप्रयोजनत्वंच तत्तत्कर्मफल भोगार्थतयैव तत् , सद्भावात् तत्प्रकारत्वमपि देवीमञ्जूष्य इत्या-त्मविशंपणतयैव प्रतीतेः।

तथा चै जात्यादितुल्यतया मजुष्यादि अरीराणामपि नियत प्रकारत्वेनिश्चितेसति मुख्यसामानाधिकरण्ये न किश्चिद्राधकम् ।

सहोपलम्मनियमस्त्वेक सामग्रीवेद्यत्वनिवन्धनः, जाति-व्यक्तयोर्नियमेनसहप्रतीतिस्त्वेकसामग्रीवेद्यत्वेनोभयोर्चाश्चपत्वात्— आत्मनस्त्वचाश्चपत्वाचश्चपा श्वरीरग्रहणवेलायामात्मा न गृह्यते, नच तावतानियतं प्रकारत्व हानिः, नियतं प्रकारत्वेहि तदेका-श्रयत्व तदेकप्रयोजनत्व तत्प्रकारत्वानामेव प्रयोजकत्वात् , तस्य च जात्यादि तुल्यतया मजुष्यादिश्वरीरेषु सद्भावात् नियतप्रकार्त्वमश्चतमेवेति ।

यदि च प्रकारतेकस्वरूपत्व सम्पादकलक्षणसत्वेपि पृथग्प्रहणयोग्यत्वमात्रेण प्रकारतेकस्वरूपत्वे विवादक्षेत्रदा पृथवीजलादीनांस्वामाविकानां गन्धरसादीनामपि पृथग्प्रहणमात्रेण
पृथिवीजलादीनां नियतप्रकारतेकस्वरूपत्वविरोधापचेः, तस्मात्सद्धं मजुष्य आच्मेति सामानाधिकरण्यंग्रहयमेवेति-'एवंसित
इरीरद्यारीरिभाव निवन्धन तादात्म्यस्य लोकसिद्धत्वामाव कथनमेवालीकिकमनन्तकृष्णस्य, लोकवेदयोस्सामानाधिकरण्यस्यासक्रदुक्तत्वात्।

एतेन देव मनुष्यादिश्चन्दानामात्मविश्चेषणतयानियमेन भानेऽपि काल्पनिकमेवतादात्म्यंस्वीक्रियते, अतएव 'देहादिष्वा-त्मप्रत्ययोमिध्येतिशंकराचार्य्य सिद्धान्त इति वदन्तोपिपरास्ताः, काल्पनिकत्वेप्रमाणामावात्, लोकशास्त्रादिसिद्धार्थस्य केवलकपोल कल्पनामात्रेण निरसितुमश्चष्यत्याच । किञ्चाद्वेतिनां सर्वस्याप्यर्थजातस्याधिष्ठाने किल्पत्वेन मुख्यामुख्यकथैवमुधा केवलं न्यामोहनमात्रमेवतेपामिति ।

शंकराचार्योक्तिस्तु तिच्छिष्येभ्य एव न प्रामाणिकेभ्यः, एतेनाष्यासनिवन्थनंवाधायां सामानाधिकरण्यमपि शुख्यमेव, इदंरजतमितिवदित्यपि निरस्तम् । अष्यासकथायाः पूर्वमेव निर-स्तत्वात् ।

नहि यथार्थस्यातिवादिनां समक्षेऽध्यासकथा कथंचिदपि शोभना, अद्भेताभिमतानिर्वचनीयस्याति पश्चावलम्बनेनापि न युक्ता तस्याः पूर्वमेव निरस्तत्वात् ।

किश्च शरीरादिशन्दानामिदं रजततुल्यताकथनमप्यसंगतम्।
निह रजत पदार्थस्येदमर्थेन सहापृथक्सिद्धविशेषणत्वमस्तीति,
नाप्यद्वेतिनोपि तथा स्वीकुर्वन्ति, निह मजुष्यादिशरीरं कदाचिदेवचेतनविशेषणं किन्तु चेतनापृथक् सिद्धमेवसर्वदेव, अपृथक्सिद्धत्वंच,

यावत्सत्तमसंबन्धानहत्त्वम् , एतादृशमेवापृथक् सिद्धत्वं- श-रीरे न तथा रंजतादीनां । किश्च, इदं रजतिमत्यस्यप्रातिभासि-कत्वं श्ररीरादीनां च्यावहारिकत्विमत्यद्वतदृष्ट्यापि गुरूमेदस्य सत्वेनेद्रंजततुष्यत्व वचनमनन्तकृष्णस्यसाहसमात्रमेव ।

तथाचाच्यस्तवाचिनां शब्दानामधिष्ठानेमुख्यष्ट्रत्तत्वं शदन्तः शंकराचार्य्यप्रभृतयोषि परास्ताः, अध्यस्तवाचिनांपदानामधि- ष्ठाने मुख्यप्रभत्त्वस्य सकलदर्शनिवरुद्धत्वेन विना स्पष्टं प्रमाणं तदङ्गीकारस्यायोग्यत्वात्ं।

किश्वाध्यस्त वाचिपदानामधिष्ठाने सुख्यवृत्तत्वे किञ्चान्तप्रयोगोमुलस् , उतप्रबुद्धप्रयोगः - न प्रथमः रजतपुरोवितिनोऽनध्यस्तत्वानिधिष्ठानत्वबुद्ध्येव. तत्र रजतप्रब्द प्रयोग इति तस्याध्यस्तवाचिनोऽधिष्ठानपर्यन्तत्वासाधकत्वात् । नद्यदेयदत्तत्वाझानादेवदत्त शब्द प्रयोगो देवदत्त शब्दस्य यझदत्तवाचित्वेमूलं भवति । नापि द्वितीयः -- रज्जु सर्प इतिप्रयोगः सर्पश्चव्दस्य
प्रागनारोपित युद्धमूल प्रयोगाज्ञवादरूपत्वात् , आरोपितविषय

गक्तिकल्पने मूलं न स्यादिति ।

तस्माद्य्यस्तवाचिनामपिपदानामधिष्ठाने ग्रुख्यवृक्त्वामिति कल्पनामात्रमेवेति-अतो वालोयुवा देवद्च इत्यादो लोकसिद्ध सामानाधिकरण्य दर्शनेन श्रुरीरशब्देन श्रुरीरिवोधोग्रुख्य एवेति, एतेनेदमपि व्याख्यातम्।

#### ( रक्षामणिः - २३५-- प०- )

यदि देवदस्रो जानाति, इत्यादाँ देवदसादि शब्देनात्मपर्य्यन्तस्येव प्रतीतिरितिमन्यते-नेदं युक्तम्, 'शरीरम् नश्वरमित्यादिवाक्येरात्म-पर्य्यन्त प्रतीत्मभावात , अन्यथाऽत्मनोऽपिनाश इति समापदात इति ।

श्रीभाष्यादर्शननिमित्तमिदं चां वं रक्षामणिकारस्य यतः श्री-भाष्यकुद्भिरेवाशंक्य निरस्तम् । नतु च शाब्देऽपि व्यवहारे श्ररीरश्चदेन श्ररोरमात्रंगृह्यते, इति मात्मपर्यन्तता श्ररीरश्च्दस्य, नैवम्-आत्मप्रकारभृतस्येव श्वरीरस्य पदार्थ विर्वकप्रदर्शनाय निरूपणात् निष्कर्षक शब्दोऽयमिति । अयम्भावः-निष्कर्षक शब्दो द्विविधः, 'वैविश्विकनिष्कर्षकः' नियतनिष्कर्षकश्चेति' तत्र श्वरीरादि शब्दाः पदार्थविवेकनिरूपणाय नियतनिष्कर्षका अतो न श्वरीरंनश्चरमिति प्रतीतावात्मनोनाश्वप्रसंगाद्यवकाशः।

किञ्च देवदत्तो नक्यतीत्यस्य प्रमाणिकत्वेन विशिष्ट वेपे-णात्मनोऽपि नाद्यः प्रामाणिक एव, अन्यथा प्रख्याद्यतुपपत्तेः व्यवहत्यादि प्रापृथितविधायक द्याखाणां वैयर्थापत्तेथ्य—

मा हिस्यात्सर्वाभृतानि, इति हिंसानियेषक श्रुतेरसामञ्जस्यापत्तंश्च किञ्च श्रुतिर्पि 'एतेम्यः भृतेम्यः सम्रत्थाय तान्येषाजुविनश्यति' अतोविशिष्टवेयेण नाशः प्रामाणिकः, शिखीष्यस्त
इत्यादौ – विश्विष्टे विधिनियेषौ भवतः विशेष्यवाधेसति विशेष्णभ्रुपसंकामतः' इतिनयायिकंरिष विशेष्यवधेसति विशेष्याधेसति विशेष्याधेसत्याध्याधेस्य विशेष्याध्याध्याधेस्य प्रसंग इतिद्वासम्यति श्रित्याध्याधेसत्याध्याधेस्य विशेष्याभ्याध्याध्याधेसत्य विशेष्याभ्याध्याधेस्य विशेष्याभ्याध्याधेसत्य विशेष्यः ।

## ( रक्षामणि:—२३५—-२३६—प्र०—)

इदंतु न क्षोद्श्वसम्, आकृत्यधिकरण विरोधेन गवाविश्वान्दानां जात्याविबोधकत्वस्येव मुख्यत्वेन व्यक्तिनां तत्र छक्षणयेव वोधस्य स्वीकारेण च तद्दृष्टान्तेन शरीरवाचकानामिष शन्यानां शरीरपर्यन्तत्वस्य छाक्षणिकत्वापत्या शरीरिपर्यन्तताया मुख्यत्वाभावात् । यतेन—अयुतसिद्ध विशेषण वािशान्दानां विशेष्यछक्षणा प्रतिवन्ध-कत्व मङ्गीकर्तव्यम्। अन्यवा जात्यदिशन्दानामिष सम्यन्धानुप-पत्ता किचिद् व्यक्तिपर्य्यन्तता प्रसंग इति अवश्वकाशिकोक्तमपिपरास्तम्, उक्तप्रतिवन्धकतायां प्रमाणाभावात्, सम्यन्धानुपपत्त्या जातिवाचक-शन्यानामिष छक्षणया व्यक्तियर्थन्तताया दृष्टन्यादिति ।

## ( अत्र विशिष्टांद्वेतिनः )

इदमपि चोद्यमनन्तकृष्णस्याद्यांनिवन्धनमेवेति । निह यदार्थतत्त्वन्यवस्थितौ कस्यचित् सिद्धान्तं विश्चेषणप्रत्यवस्थानं युक्तम् । वयमप्यम्युपगच्छामो यत्मीमांसकाः'हि गवादि शब्दानां जातावेव शक्तिः केवलाया जाते आनयनाद्यसंभवेन व्यक्ति-पारतंत्र्याच व्यक्तौ लक्षणांस्वीकुर्वन्ति । परन्त्वेतावता किमा-यातम् । श्वरीरवाचकानां शब्दानां शरीरिपर्यन्तत्वं इदमेव वाधकम् ।

तहि कथं न प्रष्टच्याः स्वगुरवः शंकराचार्याः, सर्वस्य-कार्थ्ये च्युत्पचिरिति मोमांसकाः । सिद्धं च्युत्पचिरिष वेदा-न्तिनः । पूर्वभागेनेवोत्तर भागस्यापि गतार्थत्वमित्यन्ये । अग-तार्थत्वमिति वेदान्तिनः । अविद्या मायामिश्यादीनां विद्वेपकाः- सर्वे । अद्वेतिनस्तुतत्सेवकाः । श्ररीरवाचकानां शर्दानां श्ररीरि-पर्यन्तत्वे यदि सन्ति बहूनिश्रमाणानि तर्हिकथं कस्यचिदसिद्ध-सिद्धान्तविशेषेण श्ररीरिपर्यन्तत्व निराशः ।

गवादि श्रन्दानामि न्यक्ती न रुक्षणा किन्तु न्यक्ताविष-मुख्या एव श्रनादि शन्दः । रुक्षणास्त्रीकारम्तु मीमांसकानाम-युक्त एव ।

अन्यथा-अयुत सिद्धविश्चेषण वाचिशव्दस्यविश्चेष्यलक्षणां-प्रति प्रतिवन्धकत्वकल्पने प्रमाणाभावेन जात्यादि शब्दानामपि संम्यन्धानुपपन्यविश्चेषण क्रचिद् व्यक्तिपर्यन्तप्रयोग प्रसंगः। नच जात्यादिं शब्दैः लक्षणयाव्यक्तिपर्यन्त प्रयोगहरः, गामा-नयेतिवत् जातिमानयेति प्रयोगप्रसंगात्।

एतेन सम्बन्धानुपपत्था जातिबाचकशब्दानामपि रुक्षणा-व्यक्तिपर्पन्तताया इष्टत्वेन—

अयुत्तिसद्धंविश्चेषणवाचिश्चःदानां विश्चेष्यस्थ्वणाप्रतिवन्ध-कत्त्वमंगीकर्तव्यम् , अन्यथा जात्यादिश्चव्दानामिषसंवन्धातुष-पत्त्या क्वचिद्वंयक्तिपर्यन्तता प्रसंग इति, परास्तम् , इत्यनन्त-कृष्णध्यान्तोक्तिरिष निरस्ता—

जातियाचकसन्दानामपि रुक्षणयान्यक्तिपर्यन्तताया इष्ट-स्त्रापादनस्यस्वेच्छाचारमात्रस्वात् । गामानयेतिवत्जातिमानयेति प्रयोग् प्रसंगाच्चेति नच जातिमानयेतिप्रयोगः कॅरपिदार्श्वनिकं- रन्येश्वस्वीकृतैः, येनात्रापीष्टत्वापादने न निस्तारोऽद्वीतिनामिति । तथाच गवादि शस्तानां व्यक्तिपर्य्यन्तवोधोग्रख्य एव ।

किश्च — यदि जातिमात्रमेनमुख्यार्थस्तर्हि अमुख्यभृतद्रव्यपर्यन्तप्रयोगादिष जातिमात्रे गवादि अन्दानां प्रज्ञरप्रयोगप्रसंगः,
मुख्यार्थगुणसम्बन्धिवपय प्रयोगादिष मुख्यार्थप्रज्ञुरप्रयोगदर्शनात्, गंगाप्तिसिंहादिशन्दानां क्लमाणवकादिविषयप्रयोगादिष
मुख्यार्थप्रज्ञुरप्रयोगोदिष्टः, नतु व्यक्तिनिष्ठा गाः, व्यक्तिनिष्ठो
महिष इति प्रयोगः। जातिरेवमुख्यार्थक्वेत् गवादिशब्दानां
त्वतलादि नंरपेक्ष्यं च स्यात्, नहि गंगादिशब्दाः, प्रवाहादि
विषयप्रयोगे भावप्रत्ययानताः प्रयुज्यन्ते।

अतो गवादि शब्दानां व्यक्तिपर्यन्त, प्रयोगोमुख्य एवेति सिद्धम् । विस्तरस्तु श्रुतप्रकाशिकायां दृष्टव्यः, यत्र व्यासा-चार्यः श्रीसुद्दर्शेनसूरिभिरत्यन्तगम्भीरार्थपरिपूरितया गिरया निरस्ता लक्षणामीमांसकानामिति । न दृष्टाश्रुतप्रकाशिका-भवता । दर्शनेपि कीदश्चीस्थीतिस्तत्रमवादशानाम् ।

किश्व गवादिश्वन्दानां जातियोध एव मुख्यः, न्यक्तियो-धस्तुलक्षणयेति मीमांसकमतंतु—

जाति व्यक्तमा विहीनांस्पृद्यति न घिपणा तेन जातौ प्रशृता, शक्तिव्यक्तिस्पृक्षेज्येत् स्थितइह यचसां तद्विद्यिष्टायगाहः।

जातेवां घः स्वहेतोः स्थितिरपिहि भवेत् कापि गोत्वोक्ति-नीत्या, शब्दात्तत्पारतंत्र्यंस्फुरति यदि' परावोधने तन्न शक्यम् ॥

# इत्यादिभिः पदार्थतत्त्वविवेकरसिकैः श्रीमद्वेदार्न्ताचार्य्यः रिष् तत्त्वम्रकाकलापे निरस्तम् ।

तस्मात् गवादि शब्ददृष्टान्तेना्पि श्वरीरवाचक शब्दानां श्वरीरिणिम्रुख्यत्वेन 'तन्त्वमसीत्यादौ वोघोम्रुख्यएव श्रीभाष्य-काराणाम् । यतः तत्यदंहि सर्वेश्वं सत्यसंकल्पं जगत्कारणंश्रक्ष परामृश्चति, तदेश्वतवहुस्यामित्यादिपु तस्येव प्रकृतत्वात् , तत्समानाधिकरणंत्वंपदंचाचिद्विशिष्टजीवश्वरीरकंत्रक्षप्रतिपादयति, प्रकारद्वयावस्थितैकवस्तुपरत्वेन सामानाधिकरण्यं मुख्यमेवेति ।

अद्वैतिनांतु-प्रकान्त सर्वज्ञत्वसत्यसंकल्पत्वादोनां परित्यागः, तच्छव्दस्य प्रकृतपरामर्श्वित्वभंगः, सविशेपाभिधायितत्पदस्यत्वंपदस्य च केवले चितिमात्रे स्वरूपलक्षणास्त्रीकारः,
तदर्थमविद्याद्यप्रामाणिक वस्तुकल्पनम्, यतोहि-अविद्या, अमः,
अच्यास, मिथ्यात्व, सत्तात्रंविच्यवाद, सत्तंक्यवादादिभिरेवाद्वेतिनः स्वाभिमतंपोपयन्ति, परन्त्वत्र न श्रुत्यनुप्रहं सत्त्रानुप्रहं
किञ्चदिपक्यामः, प्रत्युत-'अधिकन्तुमेदनिदेशात्' 'अभ्मादिवचतदनुपपत्तिः' इत्यादिभिः सत्रः, शंकराचार्य्याभिमतं जीवअक्षणोरमेदंनिरस्यन्ति वादरायणाचार्याः स्थापयन्ति च विशिएद्वेतिसद्वान्तम् ।

किञ्च-प्रसम्यविद्याधप्रामाणिकार्थस्त्रीकारेपि नैकविघंसा-मानाधिकरण्यमद्वैतिनां 'सर्वं खल्चिदं ब्रह्म' इत्यत्रः सर्वेपदार्थ-षटकाचेतनस्य चेतनेन सहैक्पासंभवात् तत्रागत्यावाध स्त्रो- कारः, चेतर्नांशेस्वरूपैक्यमिति काश्वश्र्वावलम्बनमेवेति । वि-शिष्टाद्वैतिनांतु शरीरशरीरिभावरूपमेकविधमेव सामानाधिकरण्यं सर्वत्र न वैरूप्यं कचित् ।

किश्च-तत्त्वमसीत्यत्र ब्रह्मपृथक्सिद्धस्त्वमसीतिवोधत्वमर्थ-स्यापृथक्सिद्धत्वसंबन्धेन तर्वदार्थे ब्रह्मण्यन्वयः सामानाधिकर-ण्यंतु-अमेदापृथक् सिद्ध्येतदन्यतरसम्बन्धाविच्छन्न प्रकारता-श्वालिबोधजनकवाक्यमेव---

तथा च विनापिलक्षणादिक्लेशं तत्त्वमतीत्यस्यमुख्यार्थं निर्वाहे ब्रह्मणितिरोधानादिकल्पनंमद्वंतिनांस्वज्ञानितरोधानि-वन्धनमेवेतिकश्चित् । नच जीवब्रद्धणोऽपृथक्सिद्धत्त्ववोधकप्र-माणाभाव इति वाच्यम् , न तदस्ति विनापत्स्यात् मयाभृतं चराचरम् , इत्यस्यैव सद्भावादिति—अतएव जोवब्रद्धणःपृथक्त्वं ज्ञानस्य मोक्षोपायत्व परा पृथगात्मानमिति श्रृतिरिप संगता भवति ।

#### (रक्षामणिः-- २४५--- २४६-- ५०) •

णतेन--'पृथगास्मानसिति श्रृतिरिष न्याख्याता, अविधाऽन्तःकरणादि विविक्तस्वरूप चैतन्यद्गानस्यैव 'पृथगात्मानं प्रेरितारं च
सत्वेत्यनेन' विवक्षणात् , पृथक्तया परमात्मप्रदणस्य मोक्षसाधनतायामनाप्तर्यात् , संमतंचीतत् श्रीभाष्यकारणामिष, वे चिद्वचिडिशिष्ट
परमारमद्गानमेव मोक्षसाधनं मन्यते । अत्र 'आत्मानं प्रेरितारं च
पृथग्मत्वा' इत्युभयोः पृथग्ज्ञानं मोक्षसाधनतया यहिवक्ष्यते'-तिहर्द

जीवात्मपरमात्ममेदझानमोस्यसाधनताभित्रावेण वा स्यातः, अथवा — समयोरिष गृह्यमानकपातिरेकेण केवलचैतन्यमात्र झानमोक्षः साधनता-भित्रावेण वा, नतु चिद्वचिच्छ्ररीरिक परमात्मझान मोक्षसाधनताभि-प्रायेण । तत्र प्रथमः कल्पोऽद्वेतिनामिन श्रीभाष्यातुयायिनामपिनिकद्व एक्, इत्यगत्या द्वितीयकत्य एव पर्यवसानं मनतीति ।

# ( अत्र विशिष्टाद्वैतिनः ) "

तद्रि श्रुतिविरोधादेवासंगतम् , 'पृथगात्मानं प्रेरितारंच मत्वाजुष्टस्ततस्तेनामृतत्वमेति' इयं श्रुतिः जीव ब्रह्मणः पृथक्त्व झानस्येव मोक्षसाधनतां यदि वदति तर्हि अविद्याऽन्तः कर-णादि विविक्त चैतन्यझानस्येव मोक्षसाधकत्व वचनं भवतोऽत्य-न्तमवद्भमक्षरानसुगुणं च त्वत्रस्यष्टतः आत्मानं पृथगित्यनेना-त्मपरमात्मपृथक्त्यझानस्य मोक्षसाधनं वदति भगवती-श्रुतिः, तत्राविद्याकेवलचैतन्यादिवोधक पदाभावेषि, अविद्यादि विविक्तचैतन्यझानस्येवमुक्तिसाधनत्वे श्रुतेस्तात्पर्य्यमुन्नयनम-द्वैतिनां केवलं स्वैराचाराद्यते न किश्चित्कारणंपश्याम इति ।

पृथक्त्वज्ञानस्य श्रीमाष्यकारा अपि मोश्वसाधनतांनांगीकुर्वन्तीति भवतोऽज्ञानमत्र, श्रुति प्रमाण परतंत्राणां श्रीमाष्यकाराणां श्रुत्युक्तजीवपरमात्म पृथकृत्व ज्ञानस्यंवमोश्वसाधनतास्वीकारात् । स एव मेदः श्रुरीरश्ररीरिभाव लक्षण इतितु
घटक श्रुत्यादिप्रमाणाधीनत्वादेव, सर्वधातु पृथकत्वज्ञानस्यमोश्रोपायन्वे न विवादः, प्रमाणतंत्राणां श्रव्द एव परं प्रमाणम् ।
यथापाद्य-मगवान्पतञ्जलिः-श्रव्दप्रमाणकाःवयम् , यच्छव्दाह-

तदेवास्माकं प्रमाणमिति' तथा च पृथक्त्व ज्ञानस्य मोक्षोपा-यस्य स्पष्टत्वेऽपि केवलर्चतन्यत्वे श्रुतेस्तात्पर्य्यवर्णनमनन्त-कृष्णमहामहोपाष्यायस्य, अक्षराननुगुणमेवेत्यावालगोष्ठी प्रसि-

## इमेतदिति ।

अपिच भवद्रभिमतस्यापि निवर्तकज्ञानस्यमिथ्यारूपत्यात् तस्य निवर्तकान्तरंष्ट्रग्यम् । निवर्तकज्ञानमिदंशविशोधिसर्वमेद-जातंनिवर्त्यं श्रणिकत्वात्स्वयमेव विनश्यतीति चेन्न—तत्स्यरूप तद्वत्पत्ति तन्नाश्चानां काल्पनिकत्वे न विनाशतत्कल्पनाकल्पक रूपाविद्याया निवर्तकान्तरमन्वेपणीयम् । तद्विनाक्षोत्रक्षस्वरूप मेवेति चेत् , तथा सति—निवर्तक्ष्णानोत्पत्तिरेव न स्यात् , तद्विनाशेतिष्ठति तदुरपत्यसंभवादिति श्रोभाष्यग्रन्थमनुद्य ।

#### ( रक्षामणिः - २४७ - ५०-)

घटस्वरूप तदुत्पत्त्यो मृं द्पेक्षायामपि घटनारास्योपादानान्तरा पेक्षा न दृश्यते घटनारास्य सृदूपत्वादितिसत्कार्य्य वादिना सर्वपां सम्मतमिद्द्य, सितचैवम्—अक्षानियतिक प्रकृतानस्यावियकत्वेपि-तन्नारास्य निशृत्ताद्वानरूपत्वस्यैवोचितत्वाद्, नाविधान्तर मपेक्ष्यते। स्थाचास्वण्डाकारपृत्तिनारास्यस्यरूपमिद्या स्यरूपमेववक्तव्यम्। तद्य यद्दानप्टं प्रकृतानेन तदाक्यं तन्नाराधं निवर्तकान्तरमपेक्ष्यत। अस्वण्डाकारपृत्तिस्तु व्यपेन्धानामिवन् स्ययमेत्रोपराम्यति, इति न यन्निवर्तनार्थं मिष्ठानज्ञानान्तरमपेक्ष्यते, रजतादि नियर्तक ग्रुक्तिज्ञान निवर्तनार्थं ग्रुक्तिझानान्तराग्रपेक्षापत्ते रिति तथाच न श्रीभाष्योक्त दोपप्रसरोऽप्टेतिनामिति।।

## ( अत्र श्रीमाण्याद्धदाविनः )

तद्पि तिमिराक्रान्तनेत्रेण सर्वात् भृतचन्द्र तिरस्कारमात्र-मेवेति, तथाहि यदिदं वारंवारमिदमेवरटन्त्यद्वैतिनोऽखण्डाकार ष्टुचिरेवाज्ञाननिवर्तिका, तत्र पृच्छामः, अखण्डाकारयुत्यात्मकं-ज्ञानं किं गुद्धब्रह्मविषयकम् ; उताविद्योपहितविषयकविति. नाद्यः, अधिष्ठानभूतस्वरूपस्येवार्स्याप्यनिवर्तकत्वात् , अख-विशेषाम्युपगमेऽस्मत्सिद्धान्त निर्विश्वपभंगेन तवापसिद्धान्त प्रसंगस्त्वधिकः । नाप्यभिज्ञा-प्रत्यभिज्ञादिदृष्टान्तवलान्नियर्तकत्वसंभवः, तत्रापिप्रत्यभि-ज्ञावाक्यस्यविश्वेषाभ्युपगमात् । अन्यथा तस्यापिश्रमानिवर्तकत्य-प्रसंगात् , स्वीकृतं च् संवेरिप दार्शनिकैः प्रत्यभिज्ञावाक्यस-विश्रोपत्वम् । नद्वितीयः-साक्षिप्रत्यक्षवत्श्रमोपकारकत्वात् । नहि कारागारे स्वयंश्रङ्खलानिगडितः कदाचिदपि परान् मोचने समर्थः, इत्याद्यभित्रायेण कन्द्कवद्दीतमतस्योत्स्रोपणेरतानां श्री-भाष्यकारवचनानामुत्तरमदत्वा केवलं किंचिदंशोद्धरणमात्रमप्य-

युक्तमेव भवताम् । सत्कार्यावलम्बनमपिवैपरीत्यमेव---

घटनाग्रस्योपादानान्तरानपेक्षत्वेपि कारणान्तरापेक्षाऽस्त्येव, नहिकारणं विनास्त्रयमेव, घटादीनां नाझः, नच वध्यघातुकयो-स्तादातम्यं दृष्टम् ।

घट नाशस्य सृद्र् पत्वेऽपि तत्रात्रस्थाविश्चेपविशिष्टवेपेणी-त्पत्तिनुश्चन्यवहारोपि चिश्चान्द्र विषय एव, अन्यथा तत्राप्युत्प- त्तिनाश्च्यपदेशयोरसामझस्यमेवस्यात् तथाहि-अद्वेतमते व्रद्धाह्याननाशः किं व्रद्धस्यरूपातिरिक्तः, आहोस्वित्-व्रद्धस्यरूपानितिरिक्तः, न प्रथमः, नाशस्यसत्यत्वस्त्रीकारे निर्विश्चेपत्वमंगेन
सगुण सिद्धान्तापातात् , त्रापिसिद्धान्तप्रसंगाच, तस्यमिध्यात्वे
च, मिध्यापदार्धाणांकाल्पनिकत्वेन, तत्कल्पकाऽविद्यादीनामावश्यकत्वेन, न कदाचिद्दि निःश्चेपाञ्चानिवृत्तिः, तस्यापिनिवृत्तिस्त्रीकारे, तत्रापि सत्यत्वमिध्यात्व विकल्पेन, अनवस्था
प्रसंगः, निःश्चेपाविद्यानिवृत्त्यप्रसंगश्चेति । नापि द्वितीयः,
पूर्वसिद्धाकारादिद्रानीन्तनाकाराद्धेपस्यमस्ति न वा, न प्रथमः,
निर्विश्चेपत्विरोधात् , ताद्दशस्यत्रक्षणः साध्यस्वेनानित्यत्वप्रसंगाच्चेति, नापि द्वितीयः, प्रतियोगिना साकमभावस्य विरोधात् , नहिघटष्यंसे घटोत्पत्तिः, तस्मादविद्यानाश्चोत्रग्चस्वरूपमिति स्वगोष्ठिजल्पनमप्यद्वैतिनां निर्मृलमेवेति ।

एवंब्रह्माज्ञाननिर्वकतत्त्वमस्यादिवान्यज्ञःयाखण्डाकारष्ट्रचिविक् कल्पेनाप्यद्वंतिनां विद्रावणम् । अखण्डाकारष्ट्रचिनाग्रस्यब्रद्धस्व-रूपत्वे निवर्तकज्ञानोत्पचिरेव न सेत्स्यति, तद्विनाग्रं तिष्ठति तद्वत्यत्त्ययोगात् , निह तद्घटण्वंसे तद्घटोत्पचिसंभवः, ब्रद्ध-स्वरूपातिरिक्तत्वेतु तदितिरिक्तस्यसर्वस्यमिथ्यात्वेनमिथ्या पदा-र्थाणांकाल्पनिकत्वेन तत्कल्पकाविद्यादीनामपि सद्भावावक्य-कत्वेन, निवर्तकान्तरान्वेपणत्वनवस्था, नाग्नस्यसत्यत्वे निर्वि-ग्रंपत्यभंगक्वेति ।

अखण्डाकारपृत्तिस्तु ब्रह्माज्ञानं नाज्ञ्यति, वृत्तेः केन नाज्ञः, तस्याः नाशकान्तरान्वेषणेत्वनवस्था--एतेन -- 'अखण्डाकारव्रत्ति-स्तु दुग्धेन्धनवत्स्वयमेवोपशाम्यती'ति शांकरभाष्योक्तिरपि अकारणकार्योत्पत्तिप्रसंगेन चार्वाकमत प्रवेशात्। सत्कार्य्यवाद सिद्धान्तविरुद्धत्वार्च । दग्धेन्धनस्यापि न स्वयमेव नाशस्तत्रापिसत्कार्यवादिभिः परमेश्वर संकल्पस्य दाह्यभस्मी-मावात्रस्थायाश्रकारणत्वस्वीकारात् , रजतादिनिवर्तकशुक्तिः ज्ञाननिवर्तनार्थश्चिकिज्ञानान्तरापत्तिरूपद्पणमंद्वीतिनां तिष्ठत्येवेति । अखण्डाकारवृत्तेश्र मरूपत्वमपियुक्तमेव, भामती-मताभित्रायकत्वात् , तन्मते, उपहितस्यैवष्टक्तिविषयत्वम् , तस्य च मिथ्यात्वात् , वदन्तु महामहोषाच्याया एतेपां दृपणानां किम्तरमद्वेतिनां केवलं जीर्णगीतमेव मवन्तोऽपिपुरस्कुर्वन्ति, स्थले स्थले श्रीमान्योक्तिपरास्ता इत्येव रटन्ति नच किश्चिदपि विचारं प्रदर्शयन्ति यद्यनेनेव संतोपस्तिहिंसंतुष्यन्तु-अद्वीतनां विचारस्तु-उत्तरामास इत्येवास्माकं पक्षः सच दृढ् एवेति। यद्पि कोऽयमध्यासस्य ज्ञाता इति श्रीभाष्यम्पलक्ष्योक्तम् ।

## ( रक्षामणिः-२४८-पू०- )

त्तत्रेतं विचारणीयम्-यद् श्रीभाष्यमते बन्धनिवर्तकं ब्रह्महाने, यद्वाश्रितम्, वत ब्रह्माश्रितम्, आधेनिवर्तकद्वानकर्मणोयद्वस्य तत्क-र्षु त्वातुपपत्तिः, अय यदि तथ्र बद्धोननिवर्षते, किन्तु सहिशेपणयन्ध-मात्रमितिस्वरूपानाशाद् न दोयस्तर्हि ब्रह्मतेपिजीवविशेपणान्तः कर- णाचध्यासमात्रानिष्टत्तिः, सतु स्वरूपनिष्टत्तिः, श्रध्यस्तस्यजीयस्य निव-र्वकज्ञानाश्र्यत्वेऽपि चैतन्यस्वरूपानाशात् न विरोध इति ॥

तद्पि कर्णेस्पृथ्याकटिचालनमात्रमेवेति, तथाहि-झाता किं
व्रक्षच्यतिरिक्तः, उत अनितिरक्तः, इत्येव श्रीभाष्यकाराणां
विकल्पः, न प्रथमः, व्रह्मच्यतिरिक्तंस्य सर्वस्य अवन्मतेनिवर्त्यान्तर
गतत्वेन कथमेकस्यैककालावंच्छेदेन विरुद्धकर्मत्वकर्तः त्वद्वयसद्धावः, न द्वितीयः, ताद्यविनवर्तकद्यानंप्रति व्रक्षणः, झातृत्वं किंस्यरूपग्रताध्यस्तम् , न स्वरूपम् , निविशेषद्यवाद्विलय प्रसंगात् ,
विशिष्टाद्वेतसिद्धान्त स्वीकाराच, न दितीयः, अयमध्यासस्तन्म्लाविद्यान्तरंच निवर्तकद्यानाविषयतयाः तिष्ठत्येव, निवर्तकद्यानान्तराभ्यपगमे तस्यापि विरूपत्वात् , ज्ञात्रपेक्षयानवस्थास्यात् ।

एवं स्पष्टाशयं श्रोभाष्यकाराणामजानन्तोभवन्तः, वृथंवश्रीमाष्योत्तरे यतन्ते । एतेन जीवः, न निवर्तक ज्ञानाश्रयः, निवर्तकज्ञानकर्मत्वात् , इत्यस्वेन्धनाद् । व्यभिचारापाद निष्यपत्वात् ।
मावानववोधात् , विरुद्धकर् त्वकर्मत्व प्रसंगस्य विषयत्वात् । निष्ठ कालमेदेनैकस्पकर् त्वं कर्मत्वं निषिद्ष्यते किन्त्वेककालावच्छेदेनैय तादश विरोधस्त स्थिर एवेति, श्रीभाष्यमते जीवस्तु
श्रुतिस्मृतिप्रतिपाद्यः, झानाधारः पदार्थभृतः, अद्वेतमते को नाम
जीवपदार्थः यधाकाष्ट्रमयो इस्तीत्येवजीवस्तथा च कथं श्रीमाप्यसाम्यापादनमद्वेतिनामिति ॥

# ( अथ श्रुत्यर्थविचारः )

सदेव सौम्येदमग्रआसीदेकमेवाद्वितीयंत्रद्धेति सद्विद्याप्रकरणगतं वाक्यमिदं किंसजातीय विजातीयस्वगतमेदश्चन्यं निर्विशेषं व्रद्धप्रकरणेषु मायोपित्वतं व्रद्धा कारणग्रुपात्तं स्याचदा निर्विशेषं तात्पर्यग्रुन्नेतुं शक्येत, नतुतदस्ति, चिदचिद्विशिष्टमेव व्रद्धकारणंकारणप्रकरणेस्ववगम्यते-विस्तृत्व श्रीमाष्यकारं:-तथाच सदेवेत्यादिवाक्यं विशिष्टमेव व्रद्धप्रतियादिवाक्यं विशिष्टमेव व्रद्धप्रतियाद्वाक्यं विशिष्टमेव व्रद्धप्रतियादिवाक्यं विशिष्टमेव व्रद्धप्रतियादिवाक्यं विशिष्टमेव व्यद्धप्रतियाद्वाक्यं विशिष्टमेव व्यद्धप्रतियाद्वाक्यं विशिष्टमेव व्यद्धप्रतियाद्वाक्यं विशिष्टमेव व्यद्धप्रतियाद्वात् ।

## ( रक्षांमणि: - ८७ - ५०--)

सदेव सोम्बेदमप्र आसोदिति वाक्यं निर्विशेषवादस्यैयातुगुणम्, नतु सगुण ग्रह्म पारमाधिकतायादस्य, नासदासीद् नो सदासीत् तदानीत् तदानीत् तदानीत्। तम आसीत्, इत्यादिवाक्यानि सहूपं कारणं तमसाऽद्वः तमासीदिति चोषयन्त्यपि चित्सस्वन्ये कारणावस्थायां न प्रतिपा-द्यन्ति, प्रतेन मायांतु प्रकृति विचात् गायिनन्तु महेश्वरम् इति श्रृति रिप व्याक्याता। सतिचेवमझानेन तमः शब्दवाच्येनावृतं सहूपेण प्रकाशमानं ग्रह्मीव जगतः कारणमिति॥

## ( अत्र विशिष्टाईतिनः )

यदुक्तं नासदासीद् नो सदासीत् तदानि तमश्रासीदित्यने न तमःश्रव्दवाच्येनाञ्जानेनाञ्चतं ब्रह्मति तदसंगतम् । तमः- शब्दस्यस्थमप्रैकृतिवाचकृत्वेनानिर्वचनीयाज्ञानवाचकत्वाभावात् , मक्ष, आद्यतमित्यप्यसंगतं सर्वावभासकस्य ब्रद्धणः, अज्ञानेनावरणस्यासंभावितत्वात्—यथा च तम, माया, ब्रब्देनानिर्वचनीयाज्ञानसिद्धिः, यथाच ब्रह्मणो नाज्ञानाद्यसंभवस्तथापूर्वमेव विवेचितः, श्रुतिगतैकाद्वितीयादिपदेनापि न निर्विशेष सिद्धिः, यथैको घट इत्युक्ते, एकश्रब्देन न घटगत रूप संख्यादीनां निपेधस्तद्वद्वापि, एकं ब्रह्म इत्युक्तेऽपि—

न श्रह्मगत ज्ञानगुणादीनां श्रुत्यन्तर प्रमितानां निर्पेधः प्रामाणिकः। एवमद्वितीय पदेनापि न निर्विशेषेवस्तु सिद्धि-संभवः, अद्वितीयपदस्य तत्तुस्यस्य निवारणे तात्पर्यात् , न्युत्य-तेर्लोकानुसारित्वाच, यथोक्तं श्रीमगर्वद्याद्यनाचार्यस्वामिपादेः, संवित्सिद्धौ,

यथैक एव सविता न द्वितीयो नभः स्थले। इत्युक्तया निह सावित्रा निपिष्यन्तेऽत्र रक्ष्मयः॥ यथा चोलनुपस्सन्राडद्वितीयोऽत्र भूतले। इति तत्तुल्य नृपति निवारणपरं नचः। नतु तत्तुत्र तद्भुत्य कलत्रादि निवारणम्॥

अतः सदेवेत्यादिवान्यस्य सविशेपत्व प्रतिपादने न कि-श्रिद्धाधकमिति, श्रुत्यन्तरैकार्थ्यमपि भवति, यतः यः सर्वद्यः सर्ववित् यस्य ज्ञानमयंतपः पराऽस्य शक्तिर्विविधैय श्रूयते स्वामाविकी ज्ञानवलिकया च एताः, श्रुतयः, ब्रह्मणः सविशेष-रवं स्पष्टं प्रतिपादयन्ति, एतेन दृष्टान्तमपि व्याख्यातं भवति, यथा सौम्येकेन सृत्पिण्डेन सर्वे सृष्मयं विज्ञातं वाचारम्भणो नामधेयं सृत्तिकेत्येव सत्यमिति सृत्पिण्ड दृष्टान्तेन परिणामवाद एव ज्ञायते—-सृत्तिका-परिणामि कारणमिति सर्व प्रसिद्धम् ।

अद्वेतमतेतु त्रद्ध न परिणामिकारणम् , किन्तु विवर्तां पादानमेव, तथाच मृत्तिकादृष्टान्त विरोधोप्यद्वेतमते, उपसंहार दर्भनादितिचन्न श्वीरवद्धि, 'परिणामात्' इति परिणामवाद्परकवहु प्रस्नस्त्र विरोधोप्यपरः विशिष्टाद्वेतसिद्धान्तेतु-त्रक्षणः परिणाम कार्रणत्वस्यस्वोकारात् , श्रुतिस्त्राणां सामञ्जस्यमेवेति।

इयान्विश्वेपोयत् 'तद्धीदंतद्ध न्याकृतमासीत्तन्नाम रूपाभ्यां न्याक्रियते' 'सन्मनोऽकुरुत' इत्यादि श्रुतिप्रामाण्यात् विशिष्ट-मेवन्नस्नकारणंविशिष्टाद्वैर्तासद्धान्ते, तत्र 'खद्धायांश्चेते, प्रासादेशेते, इतिन्यवद्दारोऽपि-सुख्य एवमवति । साक्षात्सम्बन्धेन न्रक्षणः, निद्दीपत्त्वादि प्रति-पादकश्रुतयोऽपि सुरक्षिताः भवन्ति । अद्वैतमतेतुसर्वमेतत् श्रुति-स्न्यादि जातं वैयर्थ्यमेवेति । एतेन—

# ( रक्षामणिः—६०— पृ०—)

युत्तिका दृष्टान्तेन न ब्रह्मस्वरूपं सिसाधयिपितम् , तस्य स्वतः सिद्धस्यात् , किन्तु सत्कार्य्यं प्रपश्चमिथ्यात्वमेव । तथानुमान सम-षेणनाप्युपयुज्यते — अयंपटः, धतसन्तुनिष्ठात्यन्ताभाव प्रतियोगी, पटत्यात् , पटान्तर-वत् , इतिमिध्यात्वानुमानं प्रयोगएव सुचितो भवति । सृत्तिकंत्येथः सत्यमितीतिशःन्तप्रयोगस्तु सृद्धयोगभेदेन कदाचित् सृतिका शब्देन घट स्थापि प्रहणेन घटसत्यत्यमेषात्र विणविमिति शंका परिहाराः स् । स्त्रूपं कारणरूपमेव सत्यम् , नतु कार्य्यरूपमिति झापनार्थेच । ओभाष्यम-तेतु घटरूपेणापि घटस्य सत्यत्य स्वीकाराष्ट् सृत्तिकंव सत्यमित्यनेनापि नेष्टसिद्धिरिति वैयथ्येमपरिहरणीयम् । तथाचार्द्वतिनामेव दृष्टान्त वाष्य स्वारस्यमित्युक्तिरपि परास्ता दृष्टान्तस्य मिथ्यात्वे तात्पर्य्याभावात् ।

तथाहियदुक्तं नश्चत्र त्रद्धस्वरूपं सिसाधियपितंतस्य स्त्रतः सिद्धत्वात् किन्तु तत्कार्य्यप्रपञ्च मिथ्यात्वमेव । तत्र दृष्टान्तवा-क्यस्य 'तत्कार्यप्रपंच मिथ्यात्ववर्णनमसत् । त्रपञ्च मिथ्यात्वस्य प्रागनवगमात्, तं प्रतिवुवोधियपाविरहात् । अस्मिश्चवसरेदृष्टा-न्तोपदेश्च 'आम्रान् पृष्टः कोविदारानाच्य्टे' इतिवदस्यारस्यमेवा-द्वैतिनाम् ।

यदिच प्रपश्च मिथ्यात्वस्यापरिज्ञानेपि वाचारम्भणमित्य-नेनोपपाद्यत इति, तदपि न-प्रपश्चमिथ्यात्व झानात्प्राक्, अद्वेता-भिमतवाक्यार्थाञ्चानात् ।

किञ्च-वितकेतुं प्रति मिथ्यात्वयुत्रोधियाचेत्तदासर्वप्र-सिद्ध 'यथा सौम्येकया रज्या सर्व सर्पभूदलनाम्युधारादि विज्ञातं मवतीति' रज्जुसर्पादि दृष्टान्तोपदेश एवावदत्, नचोक्तं तथा किन्तु सर्व प्रसिद्धसत्यभूतमृद्घटादि दृष्टान्तोदाहरणन कार्य-कारणयोरनन्यत्व एव तात्पर्यं तादश्वदृष्टान्त वाक्यस्य, कार्यकारणयोरनन्यत्वें तात्यर्ये तादश दृष्टान्तवाक्यस्येति सूत्रकारः कण्ठत्वेण स्वष्टं वक्ति-'तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादि-स्यः' इति, तथाच मिध्यात्वे तात्पर्योन्नयनमज्ञाननियन्धन-मेवेति ।

अपिच मिथ्यात्वे प्रतिपिपा६ यिपिते 'वाचारम्भणमात्रमेव पर्याप्तमः, मृत्तिकादिपदानां वैयथ्यमेव । किञ्च वाचारम्भण पदेन मिथ्या प्रतिपादनमपि भ्रम एव तेनतस्यालाभात् । हेतु-वाक्यात्पूर्वमेव साध्यनिर्देशस्य सकल तार्किकाभिमतत्वेन प्रथमं हेतु निर्देशस्यान्याय्यत्वाच, नहि धूमात् पर्वतो प्रिमानिति तार्किक सम्प्रदायः ।

अता दृष्टान्त वाक्यस्य तत्कार्ये प्रपञ्च मिश्यात्व वर्णन-मनन्तकृष्ण महोदयस्यात्यन्तासंगतमेवपदपदार्थाञ्चान निवन्धन-स्वमपि।

मृत्तिकापदेन घट ग्रहणेन घट सत्यत्व निवारणेन मृद्धूपं कारणरूपमेव सत्यं नतु कार्य्यरूपमित्यर्थवर्णनेन, इतिपदसार्थ-क्य कथनमप्यसुक्तमेव, मृद्घटयोः, सत्यत्वे विशेषाभावात् । यादशं व्यावहारिकं सत्यत्वं मृदस्तादशमेव व्यावहारिकत्वं घट-स्यापि तथाच व्यायुक्त्या न किश्चिद्षि प्रयोजनम् ।

किञ्च, मृद्र्षं कारणरूपमेव सत्यम्, नतुकार्य्य रूपमिति ज्ञापनार्थमितिपदमितिभवद्वाक्येनेवेतिपदेन कारण मात्रस्य सत्यत्वं विकाररूपस्य घटस्य मिथ्यात्विमिति सिद्धौसत्यां मृत्तिकेत्येवेति श्रुतिघटक अन्ययोगन्यवच्छेदार्थक, एव शब्द वयथ्येन पुनरपि घट्टकुट्टी प्रभातायितमेवाद्वैतिनामिति ।

किश्च-अद्वेतदृष्ट्या विकारस्य वाचारम्मण पदेन मिथ्या-त्वे सिद्धेसति, मृदः कारणत्वस्य, विकार पदेन घटप्रहणस्य च सकललोक सिद्धत्वेन मृद्रू पं कारणमात्रस्यंव सत्यत्वे सिद्धेसति, इति, एव, पदयो वैयर्थ्यमपरिहरणीयमेव।

अपिच — मृत्तिकाश्च वेन घटस्यग्रहणे ऽपि मृत्तिकात्व प्रका-रकः ज्ञानविषयत्वस्य मृत्तिकायामेव सम्मवेन तन्मात्रसत्यत्वेवा-धाभावेन, इति पदसार्थक्यवर्णनमद्भैतिनामसंगतमेवः तस्मात् मिध्यात्ववादिनाम् , इतिपदमेवपदंच वैयर्थ्यमेवेति विस्तरस्त महाचार्य्यक्यादिपुद्रष्टच्यः ।

तस्मात्—स्तब्धोऽस्युत्तमादेशमप्राध्यः, येनाश्रुतंश्रुतंभवति
अमतमतमविद्यातं विद्यातमितिपूर्ववाक्येन, अन्यद्यांनेनान्यद्यानस्याघटमानतां मत्वाप्रष्टारं पुत्रं प्रति श्विक्षयन् पिता, यथासीम्येकेन मृत्पिण्डेन सर्वं मृण्मयं विद्यातंस्यात् वान्वारम्भणोनामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यमित्याह—तत्र कार्य्यकारणयोः, द्रव्येक्यमेव विवक्षितम् तथाच कारणज्ञानेन सर्वमिष कार्य्यजातं ज्ञातंभवतीत्यर्थः, ताद्य ष्ट्यान्त वाक्यस्य विशिष्टाद्वेत सिद्धान्ते
स्वारस्यं स्थानविद्विद्धिष्टं व्रक्षेत्रकारणं तदेव स्थ्लिचद-

चिद्विशिष्टवेषेणकार्यं च भवति, तथाच कारणरूप अक्ष्मचिद-चिद्विशिष्ट ब्रह्मज्ञानेन कार्य्यभृतं स्थूलचिद्विशिष्टं ब्रह्मज्ञातं भवतीति, अस्मिनपक्षे चैश्विष्ट्यनियामकमपिद्दष्टान्त वाक्यम-परमजुक्लंभवति ।

नात्र, इतिशब्द वैयर्थ्यम् , यत्रो मृद्घटयोक्तमयोः सत्यत्वावि-श्रेपेऽपि, इति हेतुप्रकरण प्रकारादि समाप्तिपु इतिकोश वलादिति <mark>शब्दम्य प्रकारार्थत्वेन मृत्तिकाच्चप्रकारेणैव घटादीनां सत्यत्व</mark> प्रतिपादनेन, इतिपदं सार्थ्यक्यमेवेति । एतेन--श्रीमाष्य मतेतु घटरूपेणापि घटस्य सत्यत्वस्वीकारादु मृत्तिकीव सत्यमि-त्यनेनापि नेष्टसिद्धिरिति वैयर्थ्यमपरिहरणीयमिति रक्षामण्य-ज्ञानमपि निरस्तम् । घटरूपेँणापि घटस्य सत्यत्व स्वीकारादि-त्यत्र, अवयविनोद्रव्यान्तरत्वेन यदि प्रश्नस्तर्हि, प्रश्नएवायुक्तः वैदान्तिमतेऽवयविनोद्रण्यान्तरत्वा स्वीकारात् , यदि तु कारणा-मित्रायेण प्रश्नस्तर्हि --कार्य्यकारणयोः, सत्यत्वाविशेषेऽपि मृ-त्तिकात्त्र प्रकारेणीय घटसत्यत्व स्वीकाराददोप इति--सन्तु-ष्यन्तु कारणाव्यतिरेकेणैव कार्य्याणां सत्यत्वं नतु कारणव्यति-रेकेणेति कार्य्यकारणयोंद्रव्यक्यादिति। अद्वेतिनांतु कार-णातिरेकेण।

कार्यस्यैवाभावात् , कथंकार्यकारणयो द्रव्येक्य निया-मकंद्रस्टान्तवाक्यं संगतं भवति । यद्पि दृष्टान्त वाक्यस्य अयं पटः, एतत्तन्तु निष्टात्यन्ताभावप्रतियोगी पटत्वात् , प- टान्तरबदिति मिथ्यात्वातुमाने तात्पर्यमुक्तम् , तदपि स्वमो-ष्टिजन्पनमात्रमेव चिरसुंखातुमानमिदं तदपि पूर्वमेव निरस्तम् । अतः, सदेवेत्यादिवाक्यं सविशेष विषयं न निर्विशेष विषय मितिसिद्धम् ।

## ( रक्षासणि:-⊬६८—पु०—)

निरश्वनः परमं साम्यमुरंति, अन्नपरम निशेषणात् , भोगमात्र साम्यं सूत्रकारोकः वार्य्यते, किन्तु स्वरूपेक्यमेव वोध्यते, अत्रणव-आत्मा परेऽज्यये सर्व एकी भवन्ति ब्रह्मवेद ब्रह्म व भवति इत्यादि भुतयोपि संगता भवन्तीति ॥ तद्य्यसंगतम् , परमशब्देन स्वरूपे क्यासंभवात्—

निह जीव ब्रक्षणोः, स्वरूपैक्यं, परमदाब्देन वक्तुं शक्यते तेन तस्यालामात्, 'साम्यशब्दः साद्दश्यपरः, तत्रयदंशे जीव ब्रक्षणोः साद्दश्यं तत्र निरवधिन्वमेव परम शब्दकृत्यम्, 'साऽ-श्चते सर्वाच् कामाच् सद्द ब्रक्षणा विपिक्चता' इति श्रुतीजीवस्य ब्रक्ष गुणानुभवरूपं फलं श्रूयते, अतः परत्वविशेषणेन मोगमात्रे निरवधित्वमेवयुक्तं, खत्रकारः स्वयमेव श्रुत्यर्थं वक्ति—'भोगमात्र साम्यलिङ्गाच्च' 'जगद्धश्यापारवर्ज्यं प्रकरणादसिन्तिहितत्वाच्चे' त्याद्विभिः। अत्र परमविशेषणेन 'भोगमात्रसाम्यंसूत्रकारोक्तं-वार्य्यते, इतिभवदुक्तिः, सूत्रकारद्रोहमूला, कि भोगमात्रेनास्ति-परत्वं येनविश्वच्यते 'परमञ्जानी' परमभोगीत्यादि स्थले, परमविश्वेषणेनोक्तुष्टत्वमेव सर्वसंमतम्, तद्वदत्रापि निरजनः

परमंसाम्यमित्युक्तौ परमात्मा यथा आनन्दी तथा जीवोऽपि-भुक्तौ परमानन्दवान् भवति नच तत्र दुःखलेशोऽपि इत्येव परम श्रुव्द कृत्यमिति।

नहि देवदत्तस्यपरमसाम्योयञ्जदत इति कथनेन, देवदत्त यञ्जदत्तयोः, स्वरूपैक्यमपि दृष्टचैरम् । किन्तु, साद्दव्ये, आत्य-न्तिकत्यमेव परश्चदामित्रेतम् । तथाच-

> 'इदं ज्ञानमपाश्रित्य ममसाधर्म्य मागताः । सर्गेपि नोपजायन्ते प्ररुपे न न्यथन्तिते ॥

इति जीव त्रक्षणो मुक्तौसायम्यं त्रतिपादक गीतावाक्यमपिपर
मनुकूलं भवति । यतः स्पष्टमेव गीताचार्य्याः, मुक्ती जीव
ब्रह्मणोः, स्रांक्यक्यिनपेश्व पूर्वकं त्रक्षसाधम्यं स्पष्टयन्ति ।
स्वह्रदेक्यवादिनान्तु—'भोगमात्रसाम्यिलङ्काच्च' 'जगद्व्यापारवर्ज्य त्रकरणादसन्निहित्तवाच्च' 'ममसाधम्यं मागता'
इत्यादि त्रक्षस्त्राणांगीतायचनानांच विरोधोदुर्वारएव । त्रक्षवेद
ब्रह्मवमवतीत्यन्नापि न स्वरूपेक्यमुक्तम् । इवार्थक एवशव्दः,
'इववद्वयमेवेतिनैधन्युकाः, इवार्थकमेवश्वव्दं वदन्ति, अता
ब्रह्मवेद इत्यस्य त्रक्षसादक्यं भवतीत्येवार्थस्तत्रापि मुख्यः । यथा
'वैष्णवं वामनमालभेत् , स्पर्धमानो विष्णुरेव भृत्वा, स इमान्
लोकान् जयति' इत्यत्र विष्णुरेव भृत्वा, इति अवणेपि न स्पर्ध-

मानस्य साक्षात् विष्णुत्वम् , तथैव त्रक्षवेदेत्यत्रापि न स्वरूपै-क्यम् । स्वरूपैक्यन्तु-

> 'आत्म परमात्मनोयोंगः परमार्थहतीध्यते । मिध्यैतद्न्यदुद्रव्यंहि नैतितदुद्रव्यतां यतः ॥

इत्यादिभिः; भगवता, पराझरेणापि निपिद्धम्-जोवन्नझणो-योगः, स्वरूपेक्यम्, परमार्थ इति यदिष्यते, तन्मिथ्या, अर्थान्न स्वरूपेक्यं युक्तम्, अन्यस्य द्रव्यस्य तद् द्रव्यत्वायोगादित्यर्थः । एतेनैकीभवतीत्यपि व्याख्यातम्, प्रकृतनामरूपादिप्रहाण पूर्वकं तत्सादृश्यमेवाभिधत्ते श्रुति—'यथां नद्यःस्पृन्दमानाः समुद्रे उस्तं गच्छन्ति नामरूपेविद्वाय' अत्रहि स्पष्टमेव नामरूपप्रहाण पूर्वकं तत्सादृश्यमेव अन्यथा, एकप्रस्थं जले द्विप्रस्थ जलमेलनेन त्रिप्रस्था-प्रवृद्धिरेवनस्यात्, उपलम्यतेतु सर्वरिप्, अतोनस्वरूपनाद्यपर्वक व्रह्मस्वरूपापत्ति लक्षणोमाक्षः, किन्तु ब्रह्मस्वरूप रूपेगुणानामपरि-च्छिन्नत्यानुभवरूपं तत्किकरत्व लक्षणमेव मोक्षः ॥ एतेन 'सत्यद्वात मनन्तं ब्रह्मेयव्रक्ष प्रतिपाद्यति । अत्ररक्षामणि निष्कर्पः सत्यत्वादि विशिष्टमेवव्रक्ष प्रतिपादयति । अत्ररक्षामणि निष्कर्पः

( रक्षामणिः--१०२--१०३--ए०--)

अद्वैतिनस्तुमन्यते सत्यंद्यानमनन्तिमितिलक्षणवाष्यं निर्विशेषपरमेवेति, नतु सुक्ष्मचिष्चिद्विशिष्ट कारणस्वरूप निरूपणपरम्। विद्विद्विशिष्ट व्रव्यस्त्रक्षे श्चेयत्या विविश्चितेऽसत्याद्वानत्वान्तवत्यादिशंकाया, अनुद्रयेन सत्यत्वादि विशिष्टतया त्रष्टश्चणस्याप्रयोजनत्वात् , विशेषण भेदन
विशेष्यभेदापत्तेश्च, सत्यत्वद्वानत्यानन्तत्वादीनामपि भिन्नाश्चयत्वात्र,
छोकेहि झानमन्तवदेव दृश्यते नानन्तम् । घटोऽनित्य इत्यादी विशेष्य
प्रमाश्रस्यानित्यत्येनान्ययेपि, विशिष्ट वाचक्रम्य शुरुद्दस्य विशेष्य
मात्रपत्ते न स्वारस्य हानिः, एवमश्रापि भवितुमईत्येव । सवेषा
स्वरूप चैतन्यपत्त्वे पद्मश्च वैपथ्यापित्तस्तु ज्यावर्त्य भेवाङ्गीकाराद्
नावसर्ति, तद्यथा सत्यपदेनासत्यज्याष्ट्रतिः झानपदेन जङ्ग्याद्विः
अनन्त पदेन परिष्ण्यन्त्वस्याद्विः। ज्यावृत्तिरत्वयं शीयल्यादिकं
यथा काण्यांदि ज्यावृत्तिः, तथा श्रद्धस्वरूपमेव । शीवल्य झाने सित
काण्यांध्यास इवालण्डश्रद्धाकार् वृत्त्यनन्तरं श्रद्धण्यपर प्रपथ्वाध्यासोऽपि वाशित्यम्, .इति कर्थं शीक्ल्यादि वैपस्यमिति ॥

तद्पिरश्वामणि कारस्य पिष्टपेपणमात्रमेवेति, 'सामानाधिकरण्यस्य स्वरूपमात्रपर्तंत्रस्यादर्जनात्, सर्वत्र 'नीलोत्पलमित्यादिस्थले-प्रवृत्तिनिमित्तमेदेन विशिष्टार्थामिधायित्वमेव सामानाधिकरण्यस्य । यदिच, लक्षणया स्वरूपमात्र परत्वग्रुच्यते, तर्हि
सम्भवति स्वारसिकापगती, लक्षणाश्रयणमयुक्तमेव । गंगायां
घोषः गमीरायांनद्यां घोष इत्यादीतु गत्यन्तराभावाल्लक्षणाश्रीयते । निह जले मतस्याः, 'स्थलेघोष' इत्यादिष्विष लक्षणा
दृष्टा, यत्र स्वारसिकेन, अर्थावगतिस्तत्र कीद्यो लक्षणा ।
'सत्यंद्वानमनन्तं ब्रह्म' इति श्रुतौ, सत्यज्ञानादि पदानां ब्रह्मथिशेषणत्वेसिद्धेसति सत्यज्ञानादिषदैः, विश्वेषणांश्च त्योगेन
लक्षणया स्वरूपमात्रोपस्थापकत्त्वमन्याय्यमेव । विश्वेषणानां

भिन्नाश्रयत्य कथनमप्यसंगतम् । देवदत्तो युवाश्यामः लोहिता-्क्षः, इत्यादी बहुनां विश्वेषणानाम्रुपसंहारदर्श्वनात् 'यदिच-'खण्डो-गीः' मुण्डोगीः' इत्यादि निदर्शनेन भिन्नाश्रयत्वमुच्यते, तहींदमेव वक्तव्यं विरोधिविश्लेषणानां मिन्नाश्रयत्वम्, अवि-विशेषणानामेकाश्रयत्यमिति-अनुप्राहक भयत्रसद्भावात् ' सत्यत्ब्ज्ञानत्वानन्तत्वादोनां मिन्नाश्रय-त्वोक्तिरप्यसंगता, लोकेतस्यादर्शनात्, एकस्मिन्नेय पुरुषे सत्यज्ञानादीनांसमावेश दर्शनाच यदि 'सर्वदेश' सर्वकाल 'सर्व-वस्तु' परिच्छेदामाव रूपमनन्तत्वमभित्रेत्य विरोध उद्घान्यते तर्हितादशस्य लाकेऽदर्शनमात्रण ब्रह्मण्यप्यनन्तैत्वासंमवेन तांद्रक्याः श्रुतेरेवर्वेयर्थ्यापत्तः ज्ञानस्यलोकेऽन्तवत्वेन, ज्ञानस्य-रूपस्य ब्रह्मणोऽप्यन्तत्वापत्तेश्र, श्रुतिप्रामाण्यातु-सत्यज्ञानादी-नामपि नित्पत्वमेव स्वाभाविकीज्ञानवलक्रियाचेत्याहश्रुतिः,

किंचसत्यज्ञानादीनामनित्यत्वेपि विरोधोद्दमावनमेवाज्ञानकृत्यं, निहविधिष्टे विशिष्टान्तरान्वयः क्रियते, किंन्तु खलेकपांतन्यायेन सर्वेपां विशेष्य एव । तथाच सर्वेपांपदानां विशिष्टचांधकृत्वं न काप्यनुपपत्तिलेखः । घटोऽनित्यइति निदर्शनेन विशिष्टवाचकस्य विशेष्यमात्रापस्थापकत्वमपि स्वगन्धेनैवोक्तंभवता,
घटोऽनित्य इत्यत्रापि घटत्व विशिष्टघट एवार्थः, घटपदस्य ।
तत्रानित्य पदार्थान्वयस्तु विशेष्यतायामेव नतु प्रकारतायाम्,
पदार्थः पदार्थनान्वेति नतुपदार्थकदेशे इतिब्युत्पत्तिविरा-

धात्. तन्मूलन्तु यत्किश्चिद्यंनिष्ठ आकांक्षामान्यसंतर्गाविच्छन्न प्रकारता निरूपिताविशेष्यतासम्बन्धेन शाब्दचुद्धित्वाविच्छन्नं प्रतिमुख्यविशेष्यता सम्बन्धेनोपस्थितिः कारणमिति मुख्यत्वंच प्रकारत्वासामानाधिकरण्यरूपम् । अत्रण्य घटत्वान्वयतात्पर्यं-णनित्योघटः इतिवाक्यस्याप्रामाण्यमिति, विस्तरस्तु-च्युत्पत्ति-वादादिपुद्रष्टच्यः, तस्माद्विशिष्टवाचकस्य शुन्दस्य विशेष्य परत्वमयुक्तमेव ।

सर्वेषां स्वरूपचैतन्यपरत्वे-लक्षणाप्रसंगः, पदत्रयाणांवैयध्ये प्रसंगर्ञ्च, नचंसत्यपदेन, असत्यव्यावृत्तिः ज्ञानपदेन जडव्यावृतिः अनन्तपदेन परिच्छिन्न व्यावृत्तिः इति न वैयध्ये प्रसंग इतिचेन्न, व्यावृत्तेः, विश्लेषणते विश्लेषणभेदात् विश्लेष्यभेदप्रसंगः, उपलक्षणत्वे पदान्तराणांवैयध्ये प्रसंगः यदिसवेभियः पदेभ्यः स्वरूपमात्रमेवोपस्थाप्यते तर्हि, एवे नैवपदेन स्वरूपस्य प्रतिपन्नत्वेन पदान्तराणां वैयध्येमनिवार्य्यमेव।

सत्यादिपदानामर्थ्य विविच्य निरम्तं चाइतमतं, भगवत्-व्यासार्य्यः, श्रीश्रुतप्रकाशिकाचार्य्यः, नवशाह-स्वरूपमात्रेयम-परत्वं सत्यादिसामानाधिकरणपदानामिति, तद्युक्तं विकल्पासह-त्वात्, किं सत्यादिपदानि—तत्तत्त्पदार्थविरोधि व्याष्ट्रित्तमात्र-पराणि, उत स्वरूप मात्रपराणि उत विरोधिव्याष्ट्रस्यविद्यन्त्र स्वरूपपराणीति, विवेचनीयस् । नताविद्वरोधिव्याष्ट्रस्याद्विमात्रप- राणि, ज्यावर्भमानानामनेकत्वे नैकार्थत्वासिद्धः, ज्यावर्त्यानेकत्वा-द्व्यावृत्त्याद्धनेकाःस्युः । नापि स्वरूपपराणि, तथा सतिपदा-नां पर्यायस्वप्रसंगात् , प्रवृत्ति निमित्त मेदामावेन सामानाधि-करण्यलक्षणहानिप्रसंगात् , एकतरपद्वंयध्र्यप्रसंगाच । नापि-तद्वच्छिन्न स्वरूपपराणि, , विकल्पासहत्वात् , किं विराधि ज्यावृत्तीनां स्वरूपावच्छेदकत्वमुपलक्षणतयाः विद्यपणतया वाः न तावदाद्यःकल्पः, एकनैवोपलक्षणेन स्वरूपंत्रतिपन्नमिति— उपलक्षणान्तर्वयध्यात् । उपलक्ष्याद्रहिभ् तोपलक्ष्य प्रती-त्युपायोधर्म उपलक्षणम् , इति ह्युपलक्षणविदः, इत्यादिमिः सर्वमप्यद्वत क्रुवेष्टितं निरस्तं विस्तरस्तु, अनुत्रकाद्यिकायामेव द्रष्टन्यः ।

श्रीक्ल्यादि दृष्टान्तेन स्वरूपस्यंव व्याद्यति प्रतिपाद्नम-प्ययुक्तमेव, कार्ण्यं व्याद्यत्तं श्रीक्ल्यमित्यादिषु, प्रतियोगिमेदस्य तत्तव्व्याद्यत्त स्वरूपस्यचं, श्रव्दोपात्तत्वात्। न च सत्यादिवाक्येन तथाप्रतीयते, येन स्वरूपं व्याद्यत्तिति। किश्चं श्रीक्ल्यादेः कस्यचिद् द्रव्यस्य द्रव्यान्तराद् व्यावर्तक्षधर्मतया धर्मान्तरान-पेक्षत्वं युक्तम्, ब्रह्मणस्तुनत्यात्वमिति, स्वरूपातिरिक्त व्यावर्तक धर्मान्तरापेक्षाऽस्त्येत्र। नहि परनिर्वाहकत्वं विना स्वनिर्वाहकत्वं क्रवापिद्य्यम्। अतोनस्वरूपस्य व्याद्यत्तित्वं परनिर्वाहकत्वामा-वात्।

अपिच-ज्ञीक्त्यादिस्वरूपस्फुरणे नकाष्ण्यांचध्यासः, अत-

स्तत्र स्वरूपमेवन्याष्ट्रितः, ब्रह्मणस्तुस्वरूप स्पुरणे तदितराध्यासाअयुगगमात्, अतः श्रीक्ल्यादि दृष्टान्तस्य बहुवैपम्यान्न-स्वरूपं
न्याष्ट्रित्ति । तथाच, रजतन्यावर्तकाधिष्ठानस्वरूपातिरिक्तः
श्रुक्तित्वादिवतः अधिष्ठानब्रह्मस्वरूपातिरिक्तः न्यावर्शकः धर्मोऽभ्यु
यगमनीय इति न स्वरूपं न्याष्ट्रितः । यद्प्युक्तं-श्रीक्ल्यादीदर्शनात्त्रथाभ्युपगम्यते, ब्रह्मण्यदर्शनात्स्वरूपमेवेति, तद्पिनिरस्तं प्वोक्तिदर्शवः

व्याष्ट्रिक्चयं न भावरूषाः नाष्यभावरूषाः किन्तुः, स्वरूष-मवेति, तर्ह्षिकेन प्रमाणेनेतिः वृदन्तु आंकरभाष्यकाराः, शंकराजु-यायिनोवाः श्रुतिप्रामाण्येन प्रत्यक्षेणवाः, अथवा स्वगोष्टिसंवादेन उत शोक्य्यादि दृष्टान्तेन, नाद्यः, तथा विधायाः श्रुतेरभावातः अद्याप्यजुपन्यासाच्च।नाषिद्वितीयः त्रक्षणश्रक्षरगोचरत्वात्, तथा-त्वेन चक्षुपापश्यतिः इति श्रुति विरोधापत्तेश्च । नापिवृतीयः तस्य निर्धककथामात्रत्वातः प्राक्षगोष्टिवहिर्मावाच । नापिचतुर्धः तस्यचपूर्वमेव निरस्तत्वात् ब्रह्मणोऽपिगोणत्वापत्तेश्चे तितस्मान्न स्वरूपंच्यावृत्तिः।

सक्ष्मचिद्वचिद्विशिष्ट ब्रह्मकारणतावादे, असत्यत्व 'अज्ञानं-न्व, अन्तवत्वादिशंकाया, अनुद्येन, लक्षणमेव वैयर्ध्यमित्यनन्त कृष्णमहोदयः । तत्रकारणप्रदर्शनमन्तरेणेवंविघोलेखः प्रामादि-कोऽप्रामादिकावेति, जानन्तु विद्वांसः, निकश्चित्तत्र कारणप्रक्तं तेनः अतोऽनीवश्यकस्तत्रं विचारः । अथ सगुणंनिर्गृण श्रुति विस्थामः ॥

### ( रक्षामणिः--१०८--१०६--पृ० )

अर्ह्वतिनोऽपिनात्रविप्रतिपर्यन्ते । यत्सगुणनिर्गृणयाध्याना प्रामाण्यमिति । व्यावहारिक प्रामाण्यंहि सगुणवाक्यानामिति स्वी-कुर्वन्त्येव। पारमाधिक प्रामाण्यमेयहि ते न स्वीकुर्वन्ति। सगुणवाक्थानि हि सगुणत्वं ब्रह्मणोबोधयन्ति नतु पारमाथि कत्वमपि। नहि घटवानदेवदत्तो मासानन्तरं देवदत्तोघटाभाव वानिति वाक्ययोविरोधोवाध्ययाधक्षमावीया। तैथाच तत्वसा क्षारकारिपुरुपरप्रया निगुंगस्यं तद्रहित पुरुपरप्रया मृगुणस्य मिति, पुरुपमेद्वयुक्त एव प्रामाण्याप्रामाण्ये तथाच न विरोधः, निर्णण-सगुणवाक्ययोः। किञ्च-व्यवहार दशायां गुणानां सगुणनिष्टतयाः प्रतीतिः, साक्षारकारदशायां तु शुद्वचैतन्य सम्बन्धितया तद्भावस्य प्रधीति, इतिदेश भेदादि न विरोधः। तथाच निर्गुणादि वाषयेपु गुणपदस्य विना संकोचमविरोधोऽद्वीतनाम् तत्सद्वीचेनाविरोधसम्पा-दनमिति मुख्यार्थता हानिः श्रीभाष्यमते । किश्व मुक्तिकालेऽपि सगुण ब्रह्मावस्थानेपि नास्माकं विरोधः, यतः, सोप्यस्माकं व्यवहारकाल एव द्यागपशुन्यायेन सगुणनिर्गुण श्रृत्योचिरोधपरिहारोऽप्ययुक्तस्य, सहि-न्यायः, भावरूप सामान्य विशेष विषयः, नतु -अभावरूप सामान्य विषय: अन्यथा-अग्निपोमीयं पशुमालमेन इत्यस्य छागे, उपसंहारचन् , न हिस्यात्सर्वाभूवानि इत्यस्य-न ब्राह्मणंहन्यात् , इत्यनेनोपसंहारः वस्यच, नात्रेयं ह्न्यादित्यनेनोपसंहारः, समापद्येव । तथाचापहतपा-प्सस्त्रावि विशेषनिषेधै र्न निर्गु जवाध्यानामुपसंहारः।

किश्व-द्धागपशुन्याये विशेषो व्यवस्थाप्यमान एक एव भवति,

नतु वहवः, अत्रतु वहवो विशेषाभावा व्यवस्थाप्यतया मैन्यन्ते, इति न छाग पशु न्याय विषयतायां निर्गुणवाक्यानाम्, न केवलं न तन्त्यायानुगुण्यम्। किन्तु विशाकत्वमात्रं ब्रह्मणः, स्यात् नापहत-पाप्मत्वादिकसिति, विराधाधिकरणन्यायोपस्थापनमध्ययुक्तम्, श्रुति-स्मृत्योविरोधेकस्य प्रावल्यमितिह्न तत्रवर्षा नतु श्रुतितृव्यविषय इति।

# ( अत्र विशिष्टाद्वेतिनः )

तथाहि—यदुक्तं सगुणवाक्यानां व्यावहारिकत्वं प्रामाण्यं, निर्गुणवाक्यानांपारमाधिकत्वमिति, तदयुक्तम्-सत्तात्रंविध्येप्र-माणामाद्यत्-तस्यचाद्वेतिनां कपोलकल्पितत्वात् । सगुणिन-र्गुणश्रुतीनांव्यावहारिकपारमाधिकादिमेदमन्तरेण ब्रह्मणिष्रष्ट-त्तत्वाच्च,

किश्च-च्यावहारिकत्वस्याद्वैतदृष्ट्या मिश्यात्वेन 'सगुणश्रुतीनांमिश्याविषयत्वेप्रमाणामानात्' यावन्न किश्चित् मिश्यात्वे
स्पष्टतरप्रमाणाप्रदृश्येते तायिक्षर्गुणश्रुतीनांच्यावहारिकत्व कथनं
प्रतिज्ञामात्रमेव । किश्च 'यः सर्वज्ञः सर्ववित्' 'निर्गृणं
निष्क्रियंशान्तंनिरवद्यम्' इत्यत्र व्यावहारिक पारमार्थिक भेदकपदामावेषि, यदि स्वेच्छाचार मात्रेण व्यवस्था तर्हि-निर्गृण
श्रुतीनांच्यावहारिकत्वेन मिश्याविषयत्वं, सगुणश्रुतीनां पारमामार्थिकत्वेनप्रामाणिकत्वमित्युक्ती किम्रुत्तरमद्वैतिनां, वस्तुती
न किश्चिदित्येव, एतेन —गुणवाधकश्रुतीनां सार्वदिकगुणवत्वे
न किश्चिद्यमाणमित्युक्तिरिपिनिरस्ता,—'परास्यशक्तिर्विविधंव

श्रूयते स्वाभाविकी झानवल क्रिया च यः सर्वेझः सर्ववित्' इत्यादि श्रुतिभिः स्वरूपस्येव तद्गुणानामपिनित्यत्वस्यस्पष्टो-क्तत्वात् , स्वाभाविकत्वंनाम-यावन्सत्तमसम्बन्धानर्हत्वं, तथा च स्वरूपस्यनित्यत्वे गुणानामपि नित्यत्वंसिद्धमेवेति ।

घटवान् देवदत्तोमासानन्तरं घटाभाववान् देवदत्तः, इति
वदित्रोधवर्णनमण्यसत्—दृष्टान्तद्दार्णनितकयोर्वपम्यात् , घदृस्य देवदत्तात् पृथक्सिद्धत्वं प्रत्यक्षप्रमाणेनावगतम् , अतएव
कालभेदेन भावाभावयोनं विरोधस्तत्र । शास्त्रकसम
घिगम्ये ब्रह्मणि शास्त्रमेव प्रमाणम् , नत्र सगुणत्व
निर्गृणत्वयोरेकदेव कथनेन विरोधस्थित एव, अयम्भावः—
यदेशावच्छेदेन यत्कालावच्छेदेन ' देवदत्तेसंयागेन घटवत्ता प्रत्ययः, न तदेशावच्छेदेन तत्कालावच्छेदेन घटाभाववान्
देवदत्त इति प्रत्ययः, तथात्वेतु—विरोधोवाध्यवाधकभावध्य
दुर्वार एव, अतस्तत्र पृथक्सिद्धत्वेनदृष्टानांपदार्थाणां देशकालादिमेदेन निर्वाहः, निहतद्व ब्रह्मकिचितकालमात्रं गुणवत्
ततोनिर्गृणमित्याकारकंवाक्यमुपलम्यते; येन देवदत्तोघटवान्
मासानन्तरं घटाभाववानिति प्रयोगसाम्यद्वोक्तिः समीचीना ।

नच तत्त्रसाक्षात्कारिपुरुषदृष्ट्यानिर्गृणत्वमन्यापेक्षया सगु-णत्वमिति न विरोधइति चंदिदमपि आन्तजल्पितम् , वाक्यार्थ-ज्ञानंप्रति, आकांक्षादिविशिष्ट पदार्थोपस्थितेरतिरिक्तस्य तन्त्य-साक्षात्कारादिह्यपस्याकारणत्यात् । किञ्चाद्वेतदृष्ट्या तन्त्रसाक्षात्कारदृशायां ब्रह्मातिरिक्तस्य सर्वस्याप्यमावात् , तत्रनिर्गृणसगुण श्रुतीनामप्यभावेन तेन विरोध निवारणमञ्जानकृत्यमेत्र ।

अपि च, तत्त्वसाक्षात्कार्य तत्त्व साक्षात्कारिपुरुषभेदेन व्य-वस्थातदायुक्ता यदि 'एतेमागः' तत्त्वसाक्षात्कारि पुरुषंप्रती-तरेऽतत्त्वाधिकारिणंप्रतीति' वेदे विभागः क्विश्क्तस्स्यात् , नव तथोक्त अतोऽयुक्तएव तथा विभागः ।

किश्व यावत्कालं तस्त्रसाक्षात्कारो न जातस्तावदुभयो-निर्गुणसगुणयोविरोधपरिहारः, कथमद्वैतिनां तद्दण्ट्या निर्गुण-याक्यानां वैंयर्थ्यमपरिहार्यमेव ।

किञ्च--- प्राह्मभेदस्य प्राह्मभेदाधीनत्वे स्परपर्शादि मे-दानां विलय प्रसंगः, एकस्मिन्नेवयागे हिंसाऽहिंसा वाक्यपोर-न्वयेपि विरोधाभावश्व श्रुतानामातान्त्रिकत्वापत्तिश्च, अतः पुरुष-भेदेननिर्वाहाऽतिज्ञधन्यएवाहैतिनास्। एतेन देशभेदेन नि-वाहोपि प्रत्युक्तः, निरवयवे ब्रह्मणि देशभेदादिकल्पनायाः निर्मृलस्वात्, देशभेदादिमन्तरेण श्रुतीनां प्रश्चत्वाच्चेति।

तस्मादुपनिषत्मु परंत्रक्षाधिकृत्य प्रवृत्ताः, सगुणश्रुतयः, निर्मुणश्रुतयश्च, तेषां च विषयविमागमन्तरेण विरोधस्य दुर्वचत्वेन विषयविमागेनैवाविरोधः समर्थनीयः, नच सगुणश्रुतीनाष्ठुपाधिविषयतया निर्मृणश्रुतीनामनुपाधिविषय तथा विरोधाभाव इति वाज्यम्—'तद्दर्मावच्छिन्नवोधक पदा- समिभ्याहृतस्य वाक्यस्यासितवाधके धर्मिणि तद्धर्मावच्छिन्ना-माववोधजनकत्वस्वामांव्यत्वनियमेन' सगुणश्रु तीनामृपाधि विषयत्वामावेनानुपाधिविषयत्वात् ।

अतस्तगुणनिर्गृण श्रु तिवाक्यानां सर्वपामविश्वपेण प्रामाण्ये स्थितं सति, 'उत्सर्गापवादन्यायेन' सामान्य विश्वपन्यायेनवंति व्यवस्थेति श्रोमान्यकाराः, श्रीमगवद्रामानुजाचाय्यस्यामिपादाः, अयम्मादः-विरोधपरिहाराय सामान्यकास्त्रं विश्वपद्राम्प्रणसंका-वायात्सर्गापवादन्यायः, सचन्यायः, वयाकरणमीमांसकादिमि-स्सर्वेरपिदार्शनिकेराश्रीयते, तेनेवन्यायेन निर्गृण श्रुतेविहित-गुणव्यतिरिक्तत्वेन संकोचन विनापि वाध्यवाधकभावं निर्गृण सगुण श्रुतीनां परमं प्रामाण्यमिति । किश्च सामान्य शब्दानां विशेपपर्यवसायित्वं 'गामानय' गांवधानस्यादि' लोकिक व्यु-त्पत्तिसद्धं तेन निर्गृण श्रुतेहेंयगुणनिर्पथविषयत्वेन न सगुण वाक्येन सह निर्गृणश्रुतेविराधः।

किञ्ज-अध्यात्मशास्त्रेषु गुणश्च्दः सत्त्वरज्ञस्तमस्सुप्रसिद्धः
निह तस्य गुणाः सर्वे सर्वेमुनिगर्णरिष । वक्तुं शक्यावियुक्तस्य
सत्त्वादौरिखलेर्गुणेः । सत्त्वंरजल्लमइति प्रकृतेर्गृणाः, इति तथाच
निर्गृणश्चृतेर्सेन्वादिगुणनिषधिविषयत्वान्निविरोधः, दोन्यगुणवाधकश्चृत्यादिमिस्सह ।

किञ्च सामान्यशब्दानां निर्शेषपर्यवसानस्य पश्चिषकरण सिद्धत्वेन, तेनेवन्यायेन निर्गृणश्चतेद्देगगुणपरत्यादपि न विरोध इति, तथाच, ज्ञांन शक्तिवलेश्वर्य वीर्यतेजांस्यग्रेपतः। भगवच्छव्दवाच्यानि विनाहेर्यंर्गुणादिभिः॥

इतिहेयदीव्यगुणनिषेध विधिषरं भगवत्पराश्चरवचनमपि परमजुकूलंमवतीति, एवं यहुधा-निर्वाहप्रकाराः दार्श्वनिकाः श्री-माष्यकाराणां सिद्धान्ते, श्रीश्रुतर्प्रकाश्चिकाचार्यः श्रीसुदर्शन-स्रिभिः विस्तृताश्चायमर्थाः । एतेनेदमपि निरस्तम्

#### ( रक्षामणिः-११४-ए०- )

श्रीमाप्यकारमेते त्पासनान्तरेषु प्रतीतानां ब्रह्मधर्माणां मोक्षसाधन ब्रह्मज्ञानेऽपि समन्तयस्य गुणोपसंहार विधया, स्वीकारात्, सत्र श्र्त-विशोकत्यार्णेक्षया नृतना धर्मः कोवा निगृणवाक्येनोपदिश्यते—इति निगुणवाक्य वैयथ्यंमपरिदरणीयमेवेति ॥

सत्यं, श्रीभाष्यकाराः, गुणोपसंहारविधया, उपासनान्तरेषु
श्रतीतानां त्रव्युधर्माणां मोक्षसाधन त्रव्यञ्चानेपिसमन्वयंस्वीकुर्वन्ति,
यादरायणाचार्य्याभित्रेतश्रायमर्थः परन्तु न तत्र निर्गृणश्रुतेवैयध्यम्, तत्तच्छाखामात्राध्यायिनं पुरुपंत्रति तस्य साफल्यात् ,
अयमेवार्थः भेदान्नेति चंदंकस्यामपोतिस्त्रत्रेभगवतावादरायणाचार्य्यंण श्विक्षितः प्रतिपचृमेदादेव प्रयोजनमेदः निर्गृणवास्यमात्राध्यायिनं पुरुपंत्रति निर्गृण्यवास्यस्यापूर्वस्वमिति स्ववोधनीयपुरुपगताञ्चानादि विरोधिनास्वाज्यजीविना मानान्तरेणाग्रासाधर्त्यस्यंवापूर्वतारूपत्वात्— .

अतएष 'तमेवविदित्वाऽतिमृत्युमेति' तमेवैकंजानथ, इत्यनयोर्वाक्ययोर्न वैयर्थ्यमिति, स्त्रीकृतक्वायमर्थः शंकरा-चार्ट्यरपि-तस्मान्निर्गुणश्रुतेः गुणोपसंहारविधयासमन्वयेपि-नापूर्वत्यानुपपत्तिलेकां ऽपि श्रीभाष्यकाराणाम् यदपि छागपशु-न्यायोहिमावरूप सामान्यविञ्चेष विषयः, नत्त्रभावरूप मामान्य विषयः । अन्वधा 'अग्निपोमीयंपश्चमालभेते'त्यस्य छागउप-संहारवत् 'न हिंस्यात्सर्वाभृतानीत्यस न त्राक्षणं हन्यादित्यनेनो-पसंहारः समापद्येत , इति तदप्ययुक्तं-'पशुना यजेत' इत्यत्र सामान्यवाचकं पशुपदं 'छागस्य वृपायामेदस अनुत्रृहि' छागोवा मन्त्रवर्णादिति' विद्योपदर्शनेन, विशेषछागरूपार्थपरं तथा च सामान्यवाचकानां श्रुव्दानां विशेषे पर्यवसानंभवतीतिन्यायस्व-रूपम् , तत्र भावरूप सामान्यविशेपंविषयत्वादिकल्पनमयुक्तं, त्तस्यज्ञाप्यांशवहिर्मीवात् , फलामावाच । 'न हिंस्यात्सर्वा-भृतानी'त्यस्य 'न बाह्मणंहन्यादित्यत्रापसंहाराभावस्तु-सर्वा-भूतानीतिवहुवचनवलादेव, अन्यथा बहुवचनप्रयोगस्यवंयध्यत्व-मेवापद्येत । एतेन छाग पशुन्यायेनीक एवार्थ विशेषो ज्यवस्था-प्यतेनतु बहव इति वैपम्यापादनमपि निरस्तम् ;

ताद्यार्थस्यन्यायबहिर्मावात् , यज्ञुनायजेत , यावत्पञ्चकरणक्रयागासंभन्नादेवपञ्चगतंकन्वं विवक्षितं नतु न्याय-पारतंत्र्यादिति, अन्यथामाव क्ष्यत्वमंकत्वादिकमिव पश्चत्व यागत्ववेदत्व युत्रत्वादिकमप्यधिकस्यापिकस्यनेन, सर्वप्राद्यत्व-

मेवश्वीयेतन्यायस्य,

अतम्सामान्यशब्दस्य विशेषेपर्यवसानमात्रेन्यायाम्यजुज्ञा विशेषस्त्वेको वा अनेको वा यथा प्रमाणं यथासंमवोप्राद्धः; अत इदमपिनिरस्तम्—

छागपश्चन्यायस्यैकवाक्यन्वमिति, न्यायप्रवृत्ती सामान्यत्व विशेषत्वादीनामेव प्रयोजकन्वात् । किञ्च भिन्नवाक्यत्वेषि एप आत्मा अपहतपाप्माविजरो विमृत्युर्दिशोकोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसंकल्पः इति श्रुती दीव्यगुणविधानस्य हेय-गुणनिषेधस्य दर्शनेन, इयमेव श्रुतिः, 'मामान्य विशेषन्याय' प्रवृत्ती प्रमाणं भविष्यति, यस्तुतःभिन्नवाक्यत्वस्याप्रयोजकत्वा-न्नदोष इति ।

विराधाधिकरणस्येव प्रसंग इत्यपि परास्तम् श्रुतिस्मृत्यो-विरोधेकस्य प्रामाण्यमिति हि तत्र चर्चा, इति यदुक्तं भवता तन्न्तंश्रुतप्रकाशिकाश्रवणनिवन्धनमिति ।

निह श्रीश्रु तप्रकाशिकाचार्याः विरोधिकरणन्यावेन निर्मृण श्रु तेर्वाधिकरणन्यावेन ते तु सगुणनिर्मृणश्रु तीनामविरोध- सेव अत्रवाः समर्थयन्ति । परन्तु, अपच्छेदनयेन सगुणश्रु तेः प्रतारकमद्वंतिनंप्रांतिशिक्षयन्ति । सगुणनिर्मृणश्रु त्योदिरोधः कथंचिद्वरोधस्वांकारेऽपि--नाश्रापच्छेदनयावतारः किन्तु विरोधाधिकरणन्यायस्यंवेति । अत्र श्रीश्रु तप्रकाशिका- 'अतांविरोधाम्युपगमेऽप्यनियतविरोध पौर्वापर्यविपयोऽपच्छेद- व्यायोनात्र प्रवर्तते, अपितु विरोधाधिकरणन्याय एव प्रवर्तते, तद्विपयेद्वि पौर्वापर्यनियमो, विरोधनियमभ्य विद्यते ।

तथाहि-अाँदुम्बर्गस्यष्ट्वोद्गायेदितिप्रत्यक्षश्रुतिः, औदु-म्बरी सर्वा वेष्टियत्वया, इतिस्मृतिः । तत्र श्रुतिः प्रथमत एवप्रमित्तिजनयति निरपेक्ष प्रमाणत्वात् । स्मृतिस्तुस्वमूल भृतश्रुत्यज्ञमानसापेक्षतया—विलम्बितप्रवृत्तिः, अतस्तत्र पौर्वा-पर्यं नियतम् , औदुम्बरीस्पर्शतद्वेष्टनयोविरोधश्र नियतः । इत्यादिकंबहुद्रम्भिधाय, अन्तेस्वयमार्श्वक्योत्तरयन्ति—नज्ञ तत्र श्रुतित्वस्मृतित्वेवाष्यवाधकभावप्रयोजके, नेवं स्मृतित्वश्रुति-त्वयोः पौर्वापर्यहेतुत्वात् ।

तेन सिद्धं पौर्वापर्यमेव बाध्यवाधकभावे हेतुरितिन्यायसाम्यात्सगुणवाक्यवलीयस्त्वमिति । , यद्वांमाधृद्धिरोधाधिकरण
न्यायः, अत्र उपक्रमाधिकरणन्याय एव प्रवर्तते विरोध पौर्वापर्यनियमात् , अतः सगुणवाक्य प्रतिवद्धत्वात् निर्गृण शास्त्रासुद्य एवेति । इत्यादिभिः प्रन्थः श्रीश्रुतप्रकाशिकाचार्यःरद्धैतामिमतंपक्षंनिरस्य, अद्वैतसिद्धान्तदिश्चैव निर्गृणश्रुतेरप्रामाण्यं स्थापितं, रक्षामणि कुचोद्यमपि निरस्तं तत्रैव, अनन्तकृष्णमहामहोपाध्यायास्तु श्रुतप्रकाशिकोक्त पूर्वपक्षमादायैव
सप्ताः विरोधंप्रदर्शयन्ति नोचरवाक्यं पत्र्यन्ति । किश्च न
विरोधाधिकरणन्यायः सिद्धान्तपक्षः किन्त्पक्षमाधिकरणन्याय
एव सिद्धान्तपक्षः, तेन निर्गृणवादस्याप्रामाण्यमेव, नच तस्योचरं किमपिदक्तं रक्षामणिकारेण केवलं मौनमेव स्वश्रेयस्करं

इततं, श्रुतप्रकाश्चिकायां सहस्रधा अद्वैतमत निराशः कृतः,

आचार्यः, नच तस्योत्तरं किमिप दत्तमद्वैतिशिः। तस्मा-त्सगुण निर्गुण श्रुतीनां परस्परं विरोध एवनास्ति—

इति बहुधा समर्थितं श्रीमाष्यकारैः । अद्वैतसिद्धान्तदिशा-कथंचिद्विरोधान्युपगमे-श्रीश्रुतप्रकाशिकोक्तरीत्या निर्गुणश्रु-तीनामेववाध्यत्वं न सगुणश्रुतीनरमिति । वस्तुतः सगुणनिर्गुण श्रुत्योक्षमयोरपि तान्विकत्वमेव व कस्यापि वाध्युत्वमिति पूर्वमेव विवेचितमिति । एतेन—आनन्दं ब्रह्मणो विद्वानिति श्रुतिरपि व्याख्याता मवति, ब्रह्मणः निर्गुणत्वोत्तया, गुणवोधक श्रुतैः कथं प्रायाण्यमद्वैतिनामिति ।

### ( रक्षामणिः—१२३—ए०—)

'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् निवमिति' इत्यन्न राहोः शिर इतिवद-मेदेऽपि पद्योक्ष्वीकारेणाप्युपपत्तेः न धर्म धर्मि भावेन ब्रह्मन्यितिक-क्षानन्दस्योक्त श्रुतिः प्रमाणमिति ।

इदग्रुक्तरमनन्तकृष्णशास्त्रिणउपहासास्पदम् , श्रुतिस्तु निः-शंकोचं ब्रह्मण इति पट्या ब्रह्मणस्तद्गुणानां च, आधाराधेय-भावं वक्ति, तत्रीपाधिकत्वकल्पनं कथं सयुक्तिकम् । किञ्च 'यः सर्वेद्यः सर्ववित्' एप आत्मा अपहतपाप्मा विजरोविष्टत्यु-'विद्योकः सत्यकामः सत्यसंकल्पः' तमेवं विद्यानमृत इह भवति इत्यादि परःश्वताः श्रुतयः, ब्रह्मस्वरूपं तद्गुणानत्यादरेण प्रति-पादयन्ति न केवलमानन्दं ब्रह्मण इत्येकं वादयम् ।

तथा च यदि प्रत्यक्षा च गोचरे व्रस्तुनि श्रुतिरेव प्रमाणं

तिह श्रुतिश्वरैणानां यादशार्थं विक्त श्रुतिः तादशार्थमेवस्वीकर्तव्यं राहोः शिर इतिवदीपाधिकपण्ठ्युद्धावनमपिकेवलाझाननिवन्धनं, राहुपदार्थं शिरपदार्थयोः मेदस्यासिद्धत्वेन तत्रह्मगत्या
औपचारिक मेदमाश्रित्य पष्टीविहिताभाष्यकारैः, अत्रतु—
'आनन्दं त्रह्मणो विद्वान् न विभेति छुतश्रने'ति श्रुतौ, आनन्दं
त्रह्मण . इत्यनेननाधाराधेयभावस्यस्पष्टत्वेन तत्र मेदेपष्ठ्युपचौ, गौणत्वेन श्रुतिपीडनमद्धैतिनामन्याय्यमेवेति—तस्मादानन्द
श्रुत्यापि सगुणत्वं निर्वाधमेवेति, अतो न श्रुतिश्विनिर्विशेष
त्रह्मसिद्धिस्सर्वत्रश्रुतिभः सविशेषत्रद्वात्वावगमादिति ।

गीताशास्त्रंतु जीवेश्वर प्रकृतिनिरूंपणप्रखेन सविशेष परिमिति सर्वविदितम् , न तत्र निर्विशेषवादस्य गन्धमिष वर्तते । तत्तत्प्रकरण ःपरिशोधनपुरस्सरं श्रीभगवद्रामानुजा-चार्यपादैः गीतामाण्येसुन्यक्तमेतत् ।

अथ महर्षित्रवर श्रीपराश्चरत्रोक्तः, श्रीविष्णुपुराणस्तुमक्षस्यरूपरूपगुणविश्वतितद्वपासनादि प्रतिपादकत्वेन विशिष्टविषयः, न तेनाष्यद्वैतिनां समीहितार्थलामः निर्विश्रेपत्वेनाभासमानानांक्लोकानां सम्यग्न्याख्यानेन निर्विशेपत्वभ्रमोपिदूरीकृतः, श्रीमाष्यकारैः । रक्षामणिवाक्यानि यथाबदुद्धृत्य
प्रतिबदामः वयन्तु—

( रक्षामणिः-१५०-१५१-१५२-५०)

अद्वतिनस्तु सविशेषविषयस्ये न विप्रतिषयन्ते परन्तुतब्द्यानस्येव मोक्षसाधनस्यमितितु न सत्प्रकरणार्थः।

पष्टांशोहि विष्णुपुराणस्य नैमिचिक-प्राक्तवात्यन्तिक प्रष्ठयनिरूपणाय प्रयुक्तः प्रथमाध्याय चतुष्टये नैसित्तिक प्राकृतप्रखयौ विवेचयन् सत्ता-भात्रात्मके तत्र झेयझानात्मनः परे । न सन्ति सर्वभूतेशे नामजात्यादि कल्पना। स ब्रह्म परमं घाम परमात्मा सचेश्वरः। सविष्णः सर्व मेवैतत् यतो ना वर्तते मतिः। प्रकृतिर्यामया प्रोक्ता व्यक्ताव्यक स्वरूपिणी । पुरुपश्चाप्युमावेतीलीशेते परमात्मिन । इति सूक्ष्म-चिवचितोरि व्रक्षणिख्यं प्रतिपाद्यति । तथाचापृथक्सिद्धिसम्यन्धेन प्रखयकाले न प्रकृतिजीवयोः परमात्मशरीरभावेनावस्थानम् । अनन्तरं निरस्तातिशयाह्वावसुखमार्वेकलक्षणा। मेपर्ज भगवत्प्राप्तिरेकान्ताऽऽत्य-न्तिकीमता। इत्यास्यन्तिक प्रख्यस्वरूपं मुक्तयाक्र्यं प्रतिपादितम्। अद्वैताभिमतैवमुक्तिर्विष्णुपुराणार्थं इति गम्यते । अत्र भगवत्प्राप्तिपदेन श्रद्धाप्राप्तिविविक्षणात् प्रद्मणो निविशेपस्य भगवच्छव्दयोध्यत्वं कथं मक्तीतिशंकायां परविद्याप्रतिपाद्यं यत्तव्यक्तमजरमचिन्त्यमजमन्य-यम् । अनिर्देश्यस्यरूपं च पाणिपादाद्य संयुत्तम् । नित्यं विभुं सर्वगतं मुसुस्मम्। इत्यादि वाक्यगभ्ये च स्वरूपं वस्तुगत्या न भगवन्त्रव्य वान्यमेव, तथापि-अशब्दगोचरस्यापि तस्यवे ब्रह्मणो-हिज। पूजायां भगवष्डव्दः क्रियतेह्योपचारिकः ॥ इति म्होकोक्तविधयो पचाराद् भगवेच्छ्रव्यवाच्यमिति परिहारोपि विष्णुपुराणत एवोक्त-प्रकरणाव्यगस्यते।

अनेन च , भगवच्छन्द्योध्यस्यमपि लक्षणादिनैवपरस्य प्रसण इस्यद्वेतसिद्धान्त पत्र विशादं प्रतीयते विष्णुपुराणे ॥

## ( अत्र विशिष्टाईतिनः )

तत्र-यदुक्तं सविशेषविषयत्वे न विश्रतिषद्यन्ते परन्तु तज्ज्ञा-नस्यैव मोक्षसाधनत्वमितितु न तत्त्रकरणार्थ इत्यसंगतम्, ब्रह्मणः सविशेपत्वेषि तदिपयकज्ञानस्यम्रक्तिसाधकत्वामाव वचनस्यो-नमचप्रलापमात्रत्वात् । यथा च विष्णुपुराणस्य सकललोकंक नायकस्य नारायणापरपर्यायस्य भगवता विष्णाः प्रधानत्या सविशेपविषयत्वं, तथा आवाल प्रसिद्धम् , अनन्योपासकस्य- । कान्तिकमक्तिनिष्ठस्य प्रह्लादस्य यथा मुक्तिप्रदे विष्णोप्रीतिः, परमात्मनः, नृहरिरूपेण दर्शन प्रदानं तदिदं सर्वं सविशेप अक्षवादमेव प्रमाणयति,

> प्रसन्न वास्यदनं पश्चपत्रोपमेधणम् । सुकपोलं सुविस्तीर्णललाट फलकोज्यलम् ॥

इत्यारम्य किरीट चारुकेयूरकटकादिविश्विपतम् । आर्ङ्गशङ्क गदाखद्दगचकाक्षचलयान्वितम् ॥ चिन्तयेचनमयो
योगीसमाधायात्ममानसम् । इत्यादिभिस्सविश्वपच्यानमेव
गीतं श्रीमगवत्यराश्चर महर्षिमः—एतेन 'तमेवं विद्वानस्त इह
भवति' तस्य यथा कत्यासं पुण्डरीकमेवाक्षिणीत्यादि श्रुतिमप्यनुक्तं भवति, अत्र पुण्डरीकमेवाक्षिणीत्यस्य—प्रसन्न चारुवदनंपद्मयत्रोपमेक्षणमित्यादिविश्वद्व्याख्यानम् तमेवंविद्वानित्यस्य—किरीटचारुकेयूरकटकादि विश्विपतमिति । अतस्सविशेपच्यानस्येव मुक्तिसाधनत्वं पुराणकाराभिमतम् , अन्यथा वेदसविश्वेपद्मानस्य मुक्तिसाधकत्वे स्थिते सति—पुराणानां निर्विश्रेपत्व निक्कंपं, वेदविरोधेनपुराणानामप्रामाण्यप्रसंगोऽनिवार्य्य

एव-अस्माकंतु वेदेऽपि सविशेषज्ञानस्यैवग्रक्तिसाश्रकत्वदर्शनेन तद्विरोधेन सविशेष प्रतिपादक पुराणं वाक्यानामपि तत्रैवप रमतात्पर्य्यस्य सत्वेन न कोऽपि विरोधः ।

किश्र विष्णुपुराणप्रतिपाद्योहिपरमात्मानारायणवासुदेवाद्य-भिन्नः, विष्णुरेव स एव परप्रक्षः पदवाच्यः सर्वेश्वरोनिखिल-जगदेककारणभूतः, निर्दोपस्तरूपश्च । अद्वैतिनातु—

'तस्यैव विवर्ताः ब्रह्मविष्णुमहेक्कराः' विष्णुर्विकल्पोज्झितः' इति वेदान्तपरिमापाऽद्वैतसिहिग्रन्थादिदिशा—विष्णुरपिमिध्या-भूतः, अविद्यापरिकल्पितश्च, यत इमान्यद्वैतवाक्यानिस्पष्टमेव ब्रह्मविष्णुमहेक्करादीनामप्यविद्यया ब्रह्मप्रतिविस्वत्यमनीक्वर-त्यां व कपोलकल्पनाश्चीलानामद्वैतिना-मनन्तकुष्णमहाश्चानां कथं न विष्णुपुराणकर्तामहर्षि पराशरो-

## उद्वेतमत विद्रावकः-

तथाहि यगवद्मक्तिनिष्ठाग्रेश्वरः, भगवत्पराश्र्महर्षिभः— समस्तकच्याणगुणात्मकोऽसौस्वशक्तिलेशाद्धृतभृतसर्गः । इच्छागृहीतामिमतोल्देहःसंसाधिताश्रेपजगद्धितोऽसौ ॥ तेजोवलेश्वर्ये महाववोधसुवीर्यश्चनयादिगुणैकराशिः । परः पराणां सकला न यत्र क्लेशादयः सन्ति परावरेशे ॥ संज्ञायते येनतदस्तदोषं शुद्धंपरं निर्मलमेकरूपम् । इत्यादिभिः समस्तकल्याणगुणैकराशिः, शुद्धस्वरूपश्च यः परमात्मा स एव स्वसंकल्पेनाप्राकृत श्वरीरमाग् भवतीत्युक्तः । शुद्धे महाचिभूत्याख्ये परेत्रद्वणिश्रव्यते । मैत्रेयभगवच्छंच्दः सर्वकारणकारणे ॥ संभर्तेति तथा भर्ताभकारोऽर्धद्वयान्त्रितः। नेतागमियतास्रष्टा गकारार्थस्तथाग्रने ॥ ऐस्वर्यस्य समग्रस्यवीर्यस्य यशसःश्रियः। ज्ञानवैराग्ययोक्चेत्र पण्णांभगइतीरणा ॥ <mark>यसन्ति तत्र भृतानि भृतात्मन्यखिलात्मनि ।</mark> सच भृतेष्वशेपेषु वकारार्थस्ततोऽन्ययः ॥ ज्ञानशक्तिवलैक्वर्यवीर्यतेजांस्यशेपतः • भगवच्छव्दवाच्यानिविनाहेर्येर्गुणादिभिः ।। एवमेपमहाशब्दोमेंत्रेय ' भगवानिति । परमब्रह्मभूतस्यवासुदेवस्य • नान्यगः॥ तत्र पूज्य पदार्थोक्तिपरिभाषा समन्वितः। नोपचारेणग्रन्यत्रश्रुपचारतः॥ शब्दोयं एवं प्रकारममलं नित्यंग्यापकमक्षयं। समस्तहेयरहितं विष्णाख्यं परमं पदम्।। परमात्मा च सर्वेपामाधारः परमेश्वरः। विष्णुनामा स वेदेपुवेदान्तेपु च गीयते ॥

अत्र शुद्धे परेब्रह्मणीत्यनेन नित्पशुद्धेपरमात्मनिभगव-च्छम्दः प्रयुक्तः, तादश्च भगवच्छन्दस्य तेजोवलादिरूपपा-दुगुण्यपरत्वमपिस्वेनेवन्याख्यातम् । तथा च नित्यश्रद्धःसमस्त- कल्याणगुणात्मको यः परमात्मा स एव ज्ञानश्क्तिवलैश्चर्या-दिरूप पाड्गुण्योपेतभगवच्छन्दवाच्यः स एव वासुदेव विष्णु नारायणादिपदेन व्यपदित्रयते । इतिमहर्षि पराश्चरस्यसिद्धान्तः ।

अह्रेतसिद्धान्तेहि--- त्रम्म-निर्गुणम् , तदेवाविद्यारूप दोप-वञ्चात् , जीव मावं च भजते, पुनरविद्यया विनिर्मुक्तं व्रझ-ज्ञात्ज्ञेयग्रन्यं ज्ञानशत्त्रयादिविरहितं ज्ञानमात्रमेवास्ते--सगुणं व्रक्षत्-अविद्यारूपदोपद्पितं मिथ्याभूतमिति ।

तथा च परतत्वप्रतिपादकमहर्षिपराश्वरसिद्धान्तिवरुद्ध एवा-द्वेतसिद्धान्तःस्वतंत्रसिद्धःकाल्पनिकश्च, यतोहि—स्पष्टमेव परा-श्वर महर्षयः, शुद्धेमहाविभृत्यास्ये परेत्रह्मणिश्वव्यते, मैत्रेय मगवच्छव्दः सर्वकारणकारणे समस्तकल्याणगुणात्मकोऽसी इच्छागृहीवाभिमतोरुदेदः 'श्वन्दोऽयंनोपचारेण' शुद्ध—अस्त-दोप—अमलादिपदेश्च, परत्रह्मणोनिदोपत्वं समस्तकल्याणगुणा-करत्वंसंकल्पादिमत्वं च प्रतिपादयन्ति, तदिदं सवमपि निर्वि-शेप त्रह्मवादप्रतिञ्चलमिति, तथा च साधु गीतं महर्षिमः—

ध्येयंसदा परिमवप्तमभिष्टदोऽहम् , तीर्थोस्पदं शिवविरश्चित्ततं श्ररण्यम् । भृत्त्यातिहं प्रणतपालभवान्धियोतं , वन्दे महापुरुपते चरणारविन्दम् ॥ संचिन्तयेद्भगवतभ्चरणारविन्दम् , बज्रांकुराध्यज्यसरोरुहलाञ्छनाह्यम् । उत्तृंग रक्तविलसन्नख चक्रवालम् , ज्योतस्नाभिराहतमहद्भृदयान्धकारमिति ॥ तथा चे परतस्य, प्रतिपादकविष्णुपुराण विरुद्ध एवाईत सिद्धान्तः,

प्रकृति-यां मयाख्याताव्यक्ताव्यक्तस्वरूषिणीत्यत्र यूक्ष्मचिद्-चितोर्श्रेद्याणिलयप्रतिपादनमप्यसत् , व्यक्ताव्यक्तपदेन युक्ष्मचिद्-चितोर्श्रेद्यणासम्भवात् नद्यत्र युक्ष्मचिद्चिद्वोधकः किश्चिद्दिपपदं लभ्यते , केवलमनन्तकृष्णशास्त्रिणः प्रमाणश्चन्यकथनमात्र मेवैतत् ।

इदं वाक्यं अकृतिपुरुपयोर्ग्रहाणिलयमात्रमेव. प्रतिपादयति
तादृशलयक्व स्कृमावस्थापितः, तस्य न मृगगच्छरीरत्वंसर्वप्रमाणसिद्धम् । यः पृथिव्यां तिष्ठन् पृथिव्या अन्तरो-यं
पृथियो न वैद यस्य पृथिवीश्वरीरिमित्यारम्य—यो मृत्युमन्तरेसञ्चरन् यस्य मृत्युः शरीरं यं मृत्युन्वेद एप सर्वभूतान्तरात्मा
अपहतपाप्मा दीव्योदेव" एकोनारायणः, तमः परेदेवे-एकीमवतीत्यादिश्रुतिगणः, सर्वस्यस्भिचिद्चित्यदार्थस्यंस्यूल चिद्चित्यदार्थस्य च भगवच्छरीरत्वश्रवणात् । मद्दाप्रलयेषि
सक्ष्मचिद्चित्यदार्थस्य सद्भाव आवक्यकस्तत्र च भगवद्व्याससन्नमेत्रप्रमाणम् , 'वैपम्यनैष्ट ण्ये न सापेश्वत्वाचथाहि दर्शयित'
न कर्माद्विभागादिति चेन्नानादित्वादुपपद्यते चाप्युपलम्यते च,
महाप्रलये यदि जीवस्य तदीयकर्मणक्च, अभाव उच्यते—
तिद्देवतिर्यक्ष्मनुस्यस्थावरात्मनोत्कृष्टमध्यमापकृष्टसुष्ट्या, अतिचोरदुःखयोगकरणाच ब्रह्मणिपक्षपातः, नैष्ट्ण्यं चावर्जनीय-

मित्याशंक्य भगवतावादरायणेन सूत्रद्वयेनजीश्रस्य तदीय कर्मणक्च महाप्रलयेपि सद्भाव उक्तः । महाप्रलयेपि स्कृत्मरूपेण सर्वस्यावस्थानेश्रुतिरेवप्रमाणम् तद्वदंतद्वा व्याकृत-मासी च्यामिस्यानेश्रुतिरेवप्रमाणम् तद्वदंतद्वा व्याकृत-मासी च्यामिस्यानेश्रुतिरेवप्रमाणम् तद्वदंतद्वा व्याकृत-मासी च्यामिस्यानेश्रुतिरेवप्रमाणम् तद्वदंतद्वा व्याकृतत्त्वप्रकृत्त्वप्रमाणम् व्याकृतत्त्वप्रकृत्त्वप्रमाणम् व्याकृतत्त्वप्रकृत्वप्रमाणम् त्वयाकृतत्त्वप्रकृत्वप्रमाणम् व्याकृतत्त्वप्रमाणम् व्याकृतत्त्वप्रमाणम् विभागमाण्यान्यस्यमेव महाप्रलयपद्वन्वयवहीयते ।

किश्च महाप्रलयस्वरूपं वदता भगवता पराशरेणविहि— 'हिंसा हिंस्रे मृदुक्रूरे धर्माधर्माष्ट्रतानृते । तद्भाविताः प्रय-यन्ते तस्मात्ततस्यरोचते ॥ प्रधान कारणी भूता यतोर्य सृज्यशक्तयः तेषां ये यानिकर्माणि प्राक्सृष्ट्याप्रतिपेदिरे,, इत्यादिभिस्तदानि सकासनकर्मान्यितजीव बहुत्वादिकं दर्शितम् ॥

यद्पि निरस्तातिशयाह्नाद्सुखभावैकलक्षणा । भेपजंभग-वत्प्राप्तिरेकान्ताऽऽत्यन्तिकीमतेति विष्णुपुराणवाक्यमादाय-अत्र भगवत्प्राप्तिपदेनश्रक्षप्राप्तिविष्क्षणाद्श्रह्मणोनिर्विशेपत्यस्य पर-विद्याप्रतिपन्नत्वेन, निर्विशेपत्रक्षप्राप्तिरेवग्रुक्तिरिति भगवत्पराश्चर-सिद्धान्त इत्युक्तमनन्तकृष्णशास्त्रिणा-तद्प्यत्यन्ताङ्गानंकविलसि-तत्वाद्वेयमेवश्चास्त्रनिष्णातैः।

अत्र स्पष्टमेवभगवत्त्राप्तिरित्युक्तं नतुनिर्विशेषप्राप्तिः,
' निर्विशेष ब्रह्मणोमगवत्पराश्चरदृष्ट्या शशविपायमाणत्वेन तत्र
अप्रेस्तात्पर्यकल्पनमनन्तकृष्णशास्त्रिणो हठकृत्यमेवेति । शुद्धे-

महाविश्वत्याख्येपरेत्रक्षणिश्चयते । मंत्रेयभगवच्छन्दःसर्वे कारण-कारणे ॥

इत्यनेन नित्पश्चद्धेः परेत्रक्षणिभगवच्छन्द उक्तः, तादश भगवच्छन्दस्य—ज्ञानशक्तिवलैश्वर्यादिरूप पार्गुण्य परत्यमपि स्वेनैयोक्तम् , शन्दोऽयंनोपचारेणसन्यत्रस्रुपचारतः, अत्रा-पचारस्यस्वयमेवनिषेधश्चकृतः।

तस्य च 'समस्तकच्याणगुणात्मकोसाँ, इत्यनेन समस्त-कच्याणगुणात्मकत्वमभिहितम् – तद्व्रक्षपरमं नित्यमजमक्षरमच्य -यम् । इत्यत्र यः समस्तकच्याणगुणात्मकः प्रधान भगवच्छव्द-वाच्यक्चयः स एव परव्रह्मपद्वाच्यः स 'एवाव्ययस्यरूपोज-स्वरूपोनिर्त्यस्वरूपक्चेति—एवं परमात्मस्वरूपं विविच्य तत्र का-नाम मुक्तिरितिजिज्ञासार्या—

> निरस्तातिशयाह्नाद सुखभावैक रुक्षणा । भेपजं भगवत्प्राप्तिरेकान्ताऽत्यन्तिकीमता ,

इति भगवत् प्राप्तिरेव जीवस्यम्रक्तिः, भगवच्छव्दार्थभ्य पूर्वमेवोक्तः तथा च सगुणत्रस्वप्राप्तिरेव मुक्तिरिति भगवत्परा-श्रर सिद्धान्तः, एवंस्वच्छसिद्धान्तस्यसत्वेपिनिर्विशेपत्रस्वप्राप्तिरेव मुक्तिरितिवदन् कथं संतुष्यत्यनन्तकृष्णशास्त्रिमहोद्यः, ऋपिस्तु परस्मिन् त्रस्रणि भगवच्छव्दस्य मुख्यत्वं वदति—अयंतु भग-वच्छव्दस्यगोणत्वमितिमहद्वंपरीत्यम्। यदि निर्विशेपत्रस्राण- तात्पर्यंस्यात्कथं चिद्पिऋषेस्तर्हिभगवत्माप्तिपदं विद्वाय निर्वि-शेषत्रक्षप्राप्तिः, निर्मुणत्रक्षप्राप्तिरिति वा स्पष्टश्रब्देन व्यवहार एव युक्तः, पूर्वप्रस्तुत सगुण त्रक्षापेश्वया नृतनत्वान्निर्विशेष-षादस्य, तादश्रव्यवहारादर्शनेन सगुण व्रक्षप्राप्तिरेव ऋषि-सम्प्रदायः,

एतेन—निविशेषत्रक्षणः भगवंच्छन्दवोध्यंत्वं कथं भृवतीति शंकायां परविद्याप्रतिपाद्यं यत्तद्वयक्तमजरमित्यादि वाक्यगम्यं च स्वरूपं वस्तुगत्या न भगवच्छन्दवाच्यमेव तथापि—अशन्दः गोचरस्यापितस्यवेत्रक्षणोद्विज ।

प्जार्यां अगवच्छन्दः क्रियतेद्वौपचारिक इतिक्लोकोक्त विधयोपचाराद् भगवच्छन्दंबाच्यमितिपरिहारोपि विष्णुपुराणत एवावगम्यते, <u>इत्युक्तिरपिनिरस्ता</u>—परविद्याप्रतिपाद्यस्यव्रक्षण स्सविशेपत्वेन तत्र निर्विशेपत्वकथालेशस्याप्यमावात् ।

'यत्तदद्वं स्यमग्राह्ममगोत्रमवर्णमत्तक्षुः श्रोत्रं तद्पाणिपादं नित्यंविमुं सर्वगतंसुसूक्ष्मं तद्वययं यद्युत्तयोनिं परिपक्ष्यन्तिः धीराः' इदं वाक्यम् नित्यत्विमुत्त्व सर्वगतत्वादि विशेषणः सिविशेषंत्रस्वप्रतिपाद्यति, सर्वविधविशेषश्चन्यत्वरूपस्य निर्विशेषंत्रस्वप्रतिपाद्यति, सर्वविधविशेषश्चन्यत्वरूपस्य निर्विशेषत्वस्यलोकेशश्चविषायमाणत्वेन— विनास्यष्टंप्रमाणंतदङ्गी-कारस्यायुक्तत्वात् । अतो न परविद्ययापि निर्विशेष सिद्धिः, 'अशब्दगोत्तरस्यापि तस्य व व्रस्तणोद्विज । पूजायांमगवच्छव्दः क्रियतेसौपचारिक'इति विष्णुपुराणावलम्यनेन भगवच्छव्दस्यौप-

चारिकत्त्रकश्रुनम्रत्स्यप्नमात्रमेवरक्षामणिकारस्य— 'श्रव्दां उयंना-पचारेण ग्रन्थत्रोपचारंत इत्यनेन परत्रक्षणि भगवच्छव्दवाचय-त्वोपचारत्वस्य निपंधः स्पष्ट एव कृतामहर्षिणा । अञ्चव्द-गोचरस्यापि, इत्ययंक्लोकोम्रक्तविषयस्तथा च न विरोधः, अता न विष्णुपुराणेनिर्गुणवादस्यावम्ररः ,

#### ( रक्षामणिः - १५२ - पु०- )

यतु श्रीमाप्यानुयायिनः—'अशन्दगोचरस्यापी'ति १ ह्लोकेनमुक्तस्यंबीपचाराद् सगवञ्छद्दबाच्य्रत्वं निरुप्यतं मुख्यार्थस्तुसविशेषस्वरूपमेवेति, तन्नाद्वंतिनोपि 'शुद्धेमहाविभूत्याख्ये' इत्यादीनां श्लोकानां
सविशेषप्रद्वापरत्वे न विवदन्ते। इदमपि न विवादांस्पदम्—यत्
'अशब्द गोचरस्यापि तस्यवै ब्रह्मणोद्विज । पूजायां भगवच्छव्दः क्रियतेह्मोपचारिक' इति मुक्तात्मपरमिति — इदमेव' तु विवादगोचरः—यत्
मुक्तात्मायंत्रह्मभूयमात्यन्तकंप्राप्तोविगालितान्तःकरणाग्नुपाधिकः स्वरूपतोब्रह्मणः पृथग् विश्वमान एवात्र ब्रह्मपदेन विवस्यते यतः भेपजं
मगवत्प्राप्तिरेकान्ताऽऽत्यन्तिकीमते'ति केवलानन्दभाव एव भगवत्प्राप्तिरित्तिवणितम्, अतो यावद्ब्रह्मसाक्षात्कारं तत्साधनार्थमेवसविशेष ब्रह्मोपसंहार इति ॥

ऋषेरभिमतं यदिसगुणत्रक्षतिहिनियाद एव भवतां निरथंकः, निहकस्यचित् विवादमात्रेण तान्विकार्थविधातो नच घटस्य विवादमात्रेण पटत्वादिस्वरूपश्चरप्टः, तथा च यदि सगुण-श्रक्षणि न विवादस्तिहि-विवादः कः किमसन्दिग्धंग्रक्तात्म-विषये, सोप्यसंगत एव नहि पराशर महर्षयः, निर्गुण प्रसंक्यं

म्रक्तिरिति निर्धारयन्ति किन्तु सगुण त्रंक्षप्राप्तिरेतुः मुक्तिरिति वदन्ति-स्वाभिनिवेशैकवशीभृताः भवन्त एव ऋपिसम्प्रदाय विरुद्धनिर्गुणवादावलम्बनेन ऋपिसिद्धान्त खण्डने रताः । अक्षरः गोचरस्यापितस्यवे श्रह्मणोद्विज इत्यत्र श्रह्म पदे न सुक्तात्मा श्रहा-भूयमात्यन्तिकंप्राप्तोविग्रलितान्तः करणाद्युपाधिकः स्वरूपतोत्रक्षणः पृथगविद्यमान एवात्र बृक्षपदेन विवश्यते' इत्युक्तिः मवतामत्य-न्तोपहासास्पदा-नहि बृह्मपदस्येतादशार्थे शक्तिरूक्षणादिप्राहक-<mark>त्रमाणानुत्रह≋पस्यामः केवलंकपोलकल्पनामात्रमेतद् भवता</mark>मिति। वृह्मपरिषृदंसर्वत:-इतिभगवान्यास्कः वृहत्वात्युं हणत्वाच तद्ब्रह्मतिर्गीयते— 'इतिश्रृति— तस्मिन्नेवब्रह्मशब्दोग्रुख्यवृत्तो महामनेः, इतिपौराणिकाः, ब्रह्मशब्देन च स्वमावतानिरस्त निखिलदीपोऽनवधिकातिश्चयासंस्थेय कल्याणगुणगणः पुरुपो-त्तमोऽमिधीयते । सर्वत्रहि यहत्त्रगुणयोगेन ब्रह्मश्रव्दः । यह-त्वंच स्त्रहरेण गुणैक्च यत्रानवधिकातिक्षयं-सोऽखमुख्योऽर्थः सच सर्वे क्वरण्व, अतोत्रक्षशब्दस्तत्रैवमुख्यष्टुत्तः — तस्मादन्यत्र तद्-गुणलेशयोगादापचारिक—इति श्रीभाष्यकाराः। तादशत्रक्ष शब्दस्यम् ख्यंत्वंपरिस्मन्नेवत्रक्षणीति 'परंजीमिनिर्मृख्यत्वात्' स्याच्चेकस्य 'ब्रह्मग्रब्दवदित्यादिभित्रीह्मस्त्रकारा ब्रह्मग्रब्दस्य परस्मिन् त्रह्मणिमुख्यत्वमन्यत्रचामुख्यत्वमभिमन्यन्ते ।

तथा च सगुणत्रक्षंत्रत्रक्षश्चन्दमुख्यत्राच्यमितिस्थिते--विनापि प्रमाणंत्रक्षश्चनेत निर्मुणं त्रक्षगृद्यते--इत्युक्तिरनन्तकृष्णशास्त्रिणः कथं विद्वकानप्रेमास्पदामविष्यति । तत्-परम्-न्नक्ष-इत्यादि-पदंरेच परत्रक्षणः प्रतिपादनं सर्च सिद्धान्तसिद्धम् । एतैरेच पर्द-महर्पिणापराद्यरेण सगुणन्नकाणोर्निरूपणंकृतम्—

शुद्धंमहाविभूत्याख्ये परेत्रक्षणिशव्यतेमंत्रंयसगवच्छव्दः ।
समस्तकल्याणगुणात्मकोऽसौ--तद्त्रक्षपरमंनित्यमजमक्षरमव्ययमिति त्व, ्यतादशस्त्रस्यस्यऋष्यमिमतस्यत्रक्षणोमिथ्यात्वमिममन्यन्ते भवन्तः-किन्तुऋष्यन्दितनिगुणतत्वमेत्रपरमार्थं इति
तन्मते-तथा च ऋपीणामिष यद्गृह्यतमंतन्वं तद्वि जानन्ति
श्रीमन्त इत्येव सिद्धम् ।

अस्माकन्तु पराश्चरद्वैपायनादिऋषिवरंकथितसिद्धान्त एव परमादरणीयः, स एव परमश्रेयस्करःच-ऋष्यनदितानां सिद्धान्त विश्वेषाणां सर्वर्थवात्यन्ताभावंत्रूमावयम् , ऋष्यनभिद्धिनेष्यर्थे श्रद्धावन्तः, जडमतय एव नतु पदार्थविवेककुश्चलाः सज्बनाः ।

महर्षिणा पराञ्चरेण परतत्वस्य निष्कर्षः सगुणव्रह्मवाद् एव कृतः । अनन्तकृष्णस्तु, न तत्र तात्पर्यं ऋषेः किन्तु तस्य-मिध्यात्वमेव—तात्पर्यंतु निर्गृण ब्रह्मवाद एव ।, तर्हितात्पर्य-प्राहकं किसस्तिप्रमाणमिति वदन्तु शंकरातुयायिनः—किं ब्रह्मशब्दएव, तस्य तु सविशेष ब्रह्मवोधकत्वे न निर्विशंप-निर्गृणादीनां-प्रतिभटत्वात् । प्रमाणादिभिः पूर्वमेवोक्तत्वात् । सर्वत्रविष्णुपुराणे तत् परब्रह्मादिपदेसगुणब्रह्मणप्रक्रमोप संहार-दर्शनेन तहिरुद्ध निर्गृणवादे तात्पर्यकल्पनस्य अश्वविपायमाण- त्वाच । ऋष्यभिहितेऽर्थेतात्पर्यस्यनिरसने नान्यत्रश्रामाणिकेऽर्थे तात्पर्यकल्पनंप्रकारान्तरेण ऋपियाक्यानां तिरस्कार एवमवति ।

किश्च-अश्रन्दगोचरस्यापि तस्यवैद्यक्षणोद्धिजे 'तिवाक्येत्रस-पदेन निर्पुणब्रह्मणोग्रहणेन तस्य चाह्रतसिद्धान्ते सग्णापेक्ष-योत्कृष्टत्वेन कथं न्यूनगुणारोपणेनोत्कृष्टस्यपूजामवतीति-पूजायां मगवच्छन्दः क्रियतेसौपचारिक' इत्युत्तरवाक्यस्यानन्तकुश्णोक्त-दिशा-अद्भेत सिद्धान्तेवैयर्थ्यमपरिहार्थ्यमेवेति । नहिसमस्त-<mark>यसुधाधिपस्यराज्ञः तन्न्युनपुरुयसादृश्यारोपणेन कर्थाचिद्</mark>पितस्य पूजामवति-विशिष्टाद्वेतिनांतु सगुणब्रह्मणः सर्वस्मादि परत्वेन-'अञ्चदगोचरस्यापि तस्यवैत्रक्षणोद्दिज । पूजायां भगवच्छन्दः क्रियतेह्यीपचारिक' अस्यञ्जोकस्यमुक्तविपयत्वेनब्रह्मपदेनमुक्त-स्यैव ब्रह्मेन मुक्तस्यच मगवत्त्रसादद्वारा, आविर्मृतगुणाष्टक-ब्राह्मस्वरूपत्वेन तद्पेक्षयानित्यप्रकाशस्वरूपस्य परमातमनः पूज्य तमत्वेन तादश्यूज्यतमभगवच्छन्दस्यमुक्तात्मनिप्रयोगेण पूजात्वं यथालोकेपि 'समस्तवसुधाधिपस्यराज्ञः' स्वारस्येनावगम्यते 'त्य मिन्द्रोसि' इति वाक्यस्यपूजात्वं — नतु त्वं भृत्योसि, इति वाक्यं प्रयुज्यमानंसत्काराईभवतीति ।

तथा च निर्गु णत्रक्षणांत्रक्षपदेनग्रहणंकृत्वा तत्र प्रयुज्यमानस्यभगवच्छन्दस्यप्जात्वंवदन्ननन्तकृष्णक्षास्त्रिरत्यन्तं मोहसागरेम्रुद्यति । भगवत्प्राष्तिपदेनस्वरूपवयकथनमपि-अत्यन्त विरुद्धं
तस्य—श्रन्दार्थनिर्णये लीकिक व्यवहारस्य कोशादीनांच

प्रयोजकत्वेन अपितपदस्य स्वरूपंक्यस्य-क्वाप्यदृष्टत्वात् । लोकेहि धनप्राप्तिः, गृहप्राप्तिरित्यादिषु स्वरूपंक्यस्यादर्शनात् , तथाच ग्रक्तस्य भगवत्प्राप्तिर्नाम कर्मनिवृतिपूर्वकाविर्मृत गुणाष्टक ब्राह्मस्वरूपत्वेनाप्रिच्छिक ब्रह्मानुभव एवेति-एतादश्च ग्रुक्तिस्य-रूपमेव विवेचयता-

निरस्तातिश्चयाद्वाद सुखभावेकलक्षणा ।
भेपजं भगवत्त्राप्ति रेकान्ताऽत्यन्तिकीमता ॥
इतिमहर्षिणा पराश्चरेणोक्तम् ।

इदमेविहिष्ठिक्तिस्वरूपम्, सोऽञ्जुतेसर्वान् कामान् सहब्रक्षणा विपश्चिता रसद्यं वं छन्धा, आनन्दीभवित, भोगमात्र साम्यिल-ङ्गाच, जगद्व्यापारवर्ज्यं प्रकरणादस्यान्निहतत्वाच्चेत्यादिभिः श्रुतिसूत्रैः समर्थितं विस्तृतश्च श्रीभाष्यकार्रमहताप्रवन्थेनेति । अथ प्रत्यस्तमितभेदं यदित्यस्यार्थो विचार्यते ।

#### रक्षामणिः--१६१--१६२--पु०--

प्रत्यस्तिमत्तिमृत् इतिमेन्सामान्य निर्वेषपरस्य कतिषयभेदगात्र-निषेषे तात्त्वर्यमाहक प्रमाणाभावान् - स्पष्टमेव तर्वेवप्रकरणे भेदस्याज्ञान-कृतस्य योधनेनत्रह्माभेद्स्यैवमोक्षत्व प्रतिपादनान्, प्रकरणस्यास्य निर्वि-रोप स्वरूपमात्र प्रकाशपर समाधिनिरुपण प्वतात्पर्यम्, नतु सविरोप ब्रह्मविषय धारणामात्र निरुपण इत्यङ्गीकर्नव्यत्वेन निष्यन्तव्येय परामृत् स्वरूपेण्व फन्त्रभूतेन प्रकरण पर्यवसानान्, राक्तित्रय विशिष्टस्यापरामृतस्य मन आश्रयता स्वीकारेपि प्रकरणस्य मनोनितृत्विरूप योगनिरुपण्परस्य तथ्र वास्त्यांभावाच्च, प्रत्यस्तमित्तभेदम, इत्यादे येथाश्रुता है स्त्रीकार एव युक्तः । प्रत्यस्तमित मेदमितिवाक्य प्रतिपार्धं न योगयुजा चिन्तयितं शक्यम् । द्वितीयं विष्णोरूपंतुयोगिष्येयम् , इतिवेळश्रण्यात् "समस्ता शक्त्यश्चेताः, इति ध्येय विष्णुस्वरूप निरुपण परमेथ नतु समाधो भास-मान स्वप्रकाश चैतन्य परम् । तथाच 'तस्येव कल्पनाहीन स्वरूप प्रहृणंहि-यत् । मनसाध्यान निष्पार्धं समाधिः सोऽभिधीयते' इति वाक्यानां सर्वेषां सामञ्जास्यं भवति, अन्यथा—द्वितीयं विष्णु स्तृतस्य योगिष्येयं महासुने । अमूर्तं ब्रह्मणो रूपं यत् सिद्त्युच्यतेषुधै (त्यत्र परामूर्तस्यवाश्चयत्व विषक्षायां "मूर्तं मगवतोरूपं सर्वापाश्चय निस्पु-हिम" स्वनेन—न तद्योग युजा शक्यमित्यनेन च विरोधः स्यात् ।

अयमत्रः निष्कर्षः—िचत्ताश्चयश्चविधः—परमूर्वम्, अपरमूर्तम्, परामूर्तम्, अपरामूर्वचिति । तत्र परमूर्तं प्रसन्न चारुवदनादिविशिष्टम्, अपरमूर्तं हिरण्यगमादिः, परामूर्तं निर्मुणम्, अपरामूर्तं सगुणं ब्रह्मोति । स्नाअयस्चेतसो ब्रह्मन् द्विषां तत्र स्वभावतः भूयमूर्तममृतंच परं चापर-मेवच, इतिवाक्येनावगम्यते । तत्रच भावनात्रय प्रसंगः परमूर्तापर-मूर्तां परामूर्तेत्वेव । परामूर्तेतु भावनात्रयात्यात् ज्ञानमात्रेण मोक्षस्तथा च न क्षचिदिरोय इति ।

तत्रविशिष्टाद्वैतिनस्तु 'प्रत्यस्तमितमेदं यत् सत्तामात्र
मगोचरम्। 'वचसामान्मसंवैद्यंतज् ज्ञानं त्रद्धसंज्ञितमि' त्ययंस्रोको न प्रयञ्चापलापपरा नापि निर्विशेष वस्तु प्रतिपादनपरः किन्तु मुक्तस्वरूपपर एवेति मन्यन्ते—पूर्वापरापराष्ट्रष्टः
शब्दोऽन्यां कुरुते मतिमिति' न्यायेन पूर्वापर परामश्चे नैवार्थां
वर्णनीयः पूर्वापर परामश्चे रहित शब्दार्थं निर्णयस्यान्यादशत्वेन
तेन , तात्पर्यं निर्णयस्यासक्यत्वात् । तथाच पूर्वापर प्रकरण

पर्यालोचनम् मुक्तस्वरूपस्याध्येयत्व प्रतिपादन परोऽयंग्रन्थः । अयम्भावः — अस्मिन् प्रकरणे संसारिक भेपजतया योगमभिधाय योगावयवान् प्रत्याहार पर्यन्तांश्रोक्तवा, धारणा सिद्धवर्थं शुभा-श्रयं वक्तुं प्रस्य ब्रह्मणो विष्णोः शक्तिश्चन्दामिधेयं रूपद्वयं मूर्तामूर्त विभागेन 'द्वेरूषे ब्रह्मणस्तस्य मूर्तचामृतमेवच । श्रराक्षरस्वरूपेते सर्वभृतेषुच स्थिते ।

अश्वरं तत्परं ब्रह्म-श्वरं सर्विमदं जगत्। एकदेश स्थितस्याग्ने-ज्योत्त्स्ना विस्तारिणी यथा। परस्य ब्रह्मणः श्वक्तिस्तथेद-मखिलं जगत्। इत्यादिभिः प्रतिपाद्य—तत्र कि मूर्तपदवाच्यो बद्धः ध्यान विषयः उतामूर्तस्वरूपोष्ठकः,

विष्णुयक्तिः पराप्रोक्ता क्षेत्रझाख्यास्तथापरा । अविद्या कर्मसंझान्या नृतीया श्रक्तिरिष्यते ॥ यया क्षेत्रज्ञ शक्तिःसा वेष्टिता नृप सर्वगा । संसार तापान खिलानवाप्नोत्यितिसंततान् ॥ तया तिराहितत्वाच शक्तिः क्षेत्रज्ञ संझिता । सर्वभृतेषु भृषाल तारतम्येन • वर्तते ॥

इत्यत्र तृतीय शक्तिरूप कर्मारूयविद्यावेष्टितत्वेनाचिद्विशिष्टस्य यद्भस्य भावनात्रितयान्वितत्वेनाशुभत्वात्रयद्धः ध्यान योग्यः, तथाच हिरण्यगर्भ पर्यन्तस्य यद्धत्वेन भावनात्रयान्वितत्वादशुभ-त्वेन मूर्तपदेन क्रोडीकारेण ध्यानत्वाभावः सिद्धः—'भूप मूर्तं- ममूर्तंचेत्यादिभिः मूर्तामूर्त शन्दास्यां रूपद्वयं प्रस्कृत्य हिरण्य-गर्भादीच् निर्दिश्य 'मूर्तमेतद्धरे रूपं भावना त्रितयान्त्रितम् । इतिमूर्तशन्दवाच्यस्य हिरण्यगर्भादि पर्यन्तस्य जीवस्य भावना-श्रयान्त्रयोक्तिरपि तत्रैव विष्णुपुराणत अवगमात्—तथाच हिरण्यगर्भादि पर्यन्तं क्षेत्रश्चं वस्तु न ध्यान योग्यमिति ।

द्वितोयस्यामृर्तस्यरूपस्य युक्तस्य कर्माख्या विद्याविरुहिणो-ऽचिद्वियुक्तस्य भावनात्रयातीतस्य ज्ञानैकाकारस्य निष्पन योगिष्येयतया योग युङ्मनसोऽनालम्बनतया, औपाधिक दोप निराशेस्वयमशक्तत्वेन परमपुरुप श्रीमश्रारायण प्रसाद सापेक्ष शुद्धित्वार्धं न मुक्तोपिध्यान योग्यः । अतोऽपरशक्तिरूपं क्षेत्र-ब्राख्यं मूर्तं, परशक्तिरूपंमिदममूर्तंच, क्षेत्रज्ञतापत्ति हेतुशूत तृतीय शक्त्याख्य कर्मरूपा विद्याच, इत्येतच्छक्तित्रयाश्रयं मगबदसाधारणम् , 'आदित्य वर्णं तमसः परस्तात्' इत्यादि वेदान्त सिद्धं मृतस्यरूपं 'समस्ताशक्तयश्चेता नृप-यत्र प्रतिष्ठिताः। तद्भिज्ञरूप वैरूप्यं रूप मन्यद्धरेर्महत् । इत्यादिमिः शुभाश्रय इत्युक्तं भगवता पराश्चरेण निष्णुपुराणे तथाच मुक्तस्वरूपस्य ध्याने शुमत्वांश्रयत्वनिषंधाय 'प्रत्यस्तमित मेदं यत्सत्तामात्र-मलक्षणमित्यादिकमुच्यते-मुक्तस्याध्येयत्वे 'न तद्योग युजा-शक्यं नृप चिन्तयितं यतः। द्वितीयं विष्णुसंत्रस्य योगिष्येयं परं पदम् । इति विष्णोः श्वरीरभृतस्य द्वितीयस्य मृक्तस्य ध्येयत्व निषध परं विष्णुपुराण वाक्यमपि परमनुकूलं विशिष्टा-द्वैतिनामिति ।

'अध्वासस्तम्बपर्यन्ता जगदन्तर्ज्यविश्वताः । प्राणिनः कर्मजनित संसारवशवर्तिन ॥ यतस्ततो न ते ध्याने ध्यानिनामुपकारकाः । अविद्यान्तर्गताः सर्वे तेहि संसार गोचराः ॥ पश्चादुक्क तवोधाश्यध्याने नैवोपकारकाः । नैसर्गिको न वैवोधस्तेपामप्यन्यतीयतः ॥ तस्मान्तदमलंत्रक्ष निसर्गादेव वोधवत् ।

इति बद्धस्य मुक्तस्यच ध्येयत्व निपेधपरं परश्रक्षणएव ध्येयत्व प्रतिपादकं भगवत्श्रोनकोक्त वचनंमप्येकाश्यं भवतिः अद्वैतिनांतु सर्वमेतद्विपरीतमेवेति तथाच सविशेपवाद एव भगवत्पराश्चराभि-

# मतः निर्विशंपवादस्तु शश्रुश्कायमाण एवतदुद्ध्या ।

प्रत्यस्तमितमेदमित्यनेन न सर्वविधमेद निपंधः किन्तु
प्रामाणिक एवमेदनिपंधः । यतः, 'एकस्वरूपभेदस्तु वाल
कर्मयुत्तिप्रजः । देवादिमेदेऽपध्वस्तेनास्त्यनावरणाहि—सः ।
इत्यत्र कर्मकृत देवतिर्यञ्चमनुष्यस्थावरात्मक मेद निपंधस्य
कष्ठोक्तत्वेन—प्रत्यस्तमितभेदंयत् सत्तामात्र मित्यत्रापि कर्मकृत देवादिभेद एव निपंधस्तथाच देवमनुष्यादि प्रकृति
परिणाम विश्रेष संस्रष्टस्याप्यात्मनः स्वरूपं देवमनुष्यादि प्रकृति
परिणाम रूपमेदरहितं ज्ञानसर्चेकलक्षणमेवेत्यर्थः ।

'चतुर्विधोविभेदोऽयं मिध्याज्ञान निवन्धनः । इत्यादिभिः

भगवता श्रीनकेनापि देवतिर्पञ्चातुष्यादि रूप च्युविधभेदम्पैव निपेधउक्तोनतु सर्वविध मेदनिपेधः ।

सर्वविध मेदनियंधे जीव ब्रह्मणारिष परस्परं मेदनियंधेसित तब्मेदनाचि 'पृथगात्मानं प्रेरितारंच मत्वा जुष्टस्ततस्तेनामृत-स्वमेति' झाझी द्वावजातीश्च नीशी' द्वासुवर्णासयुजा सखायीं अधिकन्तु मेदनिदंशात्' इत्यादि श्रुतिसत्रशतं विरोधापन्तेः—तथाच प्रत्यस्तमित मेदमित्यस्य परमात्म विपयत्वं सर्वविध मेदनियंध परस्वश्च वदन्ननन्तकृष्णमहाश्चयोनुप्रहविपयएव भवन्तीति सिद्धम्।

एतेन—स्पष्टमेव तृत्रैव प्रकरणे मेदस्याज्ञानकृतत्व वाधनेन ब्रह्मामेदस्यैव मोश्वत्व प्रतिपादनादित्युक्तिरिप निरस्ता।
निह सर्वविध मेदोऽज्ञानकृतः किन्तु देवादि मेदएव तस्यच
पूर्वमेव विवेचितत्वात्, अज्ञान शब्दस्यच 'अविद्या कर्मसंज्ञान्या
दृतीया शक्तिरिति प्रमाणात् कर्मार्थत्वेन—अज्ञानपृद्रमिनवचनीय परस्वस्यच लोकशास्त्रादि विरुद्धत्वेन—अज्ञानपृद्रमिनवचनीय
वाधक मित्यप्यद्वतिनामाञ्चामोदक मात्रमेवेति । यदपि स्वकर्माल कल्पितमुक्तं भवता—अयमत्र निष्कर्पः चित्ताश्रयश्रतः
विधः परमूर्तम्, अपरमूर्तम्, परामूर्तम्, अपरामूर्तचिति, तत्र
परमूर्तं त्रसच चारु वदनादि विशिष्टम्, अपरमूर्तं हिरण्यगर्मादिः
परामूर्तं निर्मृणम्, अपरामूर्तं सगुणं ब्रज्जत्यादिकं तद्दिप किलमलाक्नान्त द्दयस्यमेवावेदयित—परामृर्णं निर्मृणमेव तत्वं

परमार्थमन्यत्स्र्वं सगुणादिस्वरूपं कल्पितमित्येव भगवद्भदयं . तदप्याञ्चामात्रं सर्वविधं गुणशुन्यत्वरूप निर्मृण पदार्थस्य भगवत्पराञ्चरस्य श्रवश्रक्षायमाणत्वात् । अद्वेत सम्मत निर्विश्रेप निर्गृणादि तत्त्रस्य न काप्यूपलन्धिः 'श्रीविष्णुपुराणं' समस्त कल्याण गुणात्मकोऽसौ स्वशक्ति लेशाद्भत भृत सर्गः । इच्छा-गृहीताभिमतो रुदेहः संशाधिताशेष जगद्वितो उसौ । इत्यारम्य भूयोभूयः समस्त कल्याणगुणात्मकत्वमध्यसन्ति भगवन्तं तत्र्वेव भगवच्छव्दस्य झानशक्ति वलैंक्वर्यादि रूप पाड्गुण्यपरत्वं चोत्तवा परत्रह्म पदवाच्ये समस्त कल्याण गुपात्मके परमा-त्मिन पाड्गुण्योपेत भगवच्छब्दस्य ग्रुख्यत्वमपि स्नापर्यन्ति भग-बत्पराञ्चर महर्पयः। न पुनरेकेन 'श्लोकेन सगुणत्वं गायन्ति किन्तु भूयो भूयो बहुभिर्वाक्यैः सगुणत्वमेव परमात्मान मतु-मोदयन्ति । निर्मणं निर्विशेषंच तत्त्वं ब्रह्मपदवाच्यं-न किश्चि-दप्यम्तीत्यपि सगुणत्रह्म पारमार्थिकतावादेन स्पष्टयन्ति ।

> सोऽहमिच्छामि धर्मज्ञ श्रोतुं त्वचो यथा जगत् । चश्च्च श्र्यश्च यथा महाभाग भनिष्यति ॥ यन्मर्यच जगद् ब्रह्मन् यतभ्चंतचरांचरम् । लोनमासीद्यथा यत्र लयमेष्यति यत्र च॥

इत्यादिभिर्धमंत्र पदेन ऋषिणा पृष्टो भगवान् पराश्वरः;---

'त्रिष्णाः सकाशादुर्भृतं जगत्तर्वेव-च स्थितं स्थिति संयम कर्ताऽसां जगतोऽस्य जगच-म ॥ इत्यादिमिर्जगदुत्पत्ति स्थितिलयैककारण भूतं ब्रह्मदिपदवान्यं परतत्वं भगवन्तं विष्णुमेव पुरस्करोति, ताद्दशस्य स्वरूपस्य मिथ्यात्ववादिनामद्वेतिनां सर्वर्थंत्र विष्णुपुराणं ग्रन्थस्तत्कर्ता भगवान् पराक्षरश्च प्रतिकृत एवेति सुनिश्चितप्रचमिति ।

किश्र-"आश्रयभ्वेतसोत्रक्षन् हिंधातच्च स्वशायतः। भूय मूर्तममूर्तच परंचापर मेवच॥

इत्यनेनेव वाक्येन चतुर्घा विभागोऽपि महामहोपाध्यायानन्तकृष्ण श्राह्मणो सृगतृष्णा मात्रमेव। यतः द्विधा पदेन स्पष्टमेव मूर्वामूर्त स्वंह्रप मेदेन द्विविधस्य बहुस्य मुक्तस्य च ग्रहणे
न चतुर्धोक्तिं तिरस्करोति। परमपरन्तु न स्वतंत्रं किन्तु मूर्वे
बहुजीवेऽपरं विशेषणम्, अमूर्ते मुक्तेपरं विशेषणमेवेति अमूर्तस्य
मुक्तस्य मूर्त बहुपेक्षया परत्वस्य सकलश्रुति स्मृतिसूत्रादि
सिह्नत्वात्। अत्राह्मीतनां द्विधा पदं सर्वर्थेव प्रतिकृलमेवेति,
तथाच चतुर्धा विभागोऽयुक्तएवेति।

किञ्चहरूदे ब्रह्मणस्तस्यमृतैचामृतमेव चेत्यत्रश्चिक शब्दवाच्य मृतामृतिस्पविष्णोः श्वरीरत्वेन विष्णोरपिश्चक्ति कथनं पर्धी-स्वारस्य विरुद्धमेवेति ।

> यथासक्तो जलेवातो विभर्तिकणिक स्यतं । शक्तिः सापि तथा विष्णां प्रधान प्रस्पात्मनः ॥

इत्यत्र तन्नेत् विष्णुपुराणे विष्णोःशक्तिरिति स्पष्ट दर्शनेन विष्णुरिषिशक्तिरितिमन्द्रशयोगः । तस्माच्छक्तित्रयाश्रयोदिन्य विग्रह एवोपास्पत्वेनोच्यते विष्णुरेवशक्तिश्चेद्कथं विष्णोविग्र-हैकदेशो विष्णोरेवाश्रयः, तदाश्रयभूतोविग्रहो त्रक्षणः सम्भवः शक्ति शक्तिमतो पृथक्त्वशितपादक विष्णुपुराण विरोधश्च— तस्मात् सगुणस्यरूप पारम्मर्थिकतावादे विष्णुपुराणे न निर्विश्चेप वादस्यावसरहेशोपीति, एतेनाविकारायेति मंगछ शोकोपि-च्याख्यात उपक्रमोपसहारयोः, सविश्चेपत्वस्य दर्शनेन तद्विरो-धनैवार्थस्य वर्णनीयत्वात् ॥

( रक्षामणिः—१४८--१५६—प्र०--')

अर्द्वेतिनस्तुमन्यन्ते—

अविकाराय शुद्धाय नित्याय परमास्तने । सदैक रूप रूपाय विष्णवे सर्व जिष्णवे॥ नमो हिरण्य गर्भाय हरये शंकराय च। बासुवेवाय ताराय सर्गस्थित्यन्त कारिये॥

एकानेकस्वरूपाय, इतिपरमोपक्रमे प्रथमेन श्रोकेनाविकार—निरितराय
सद्रू प सर्वभासकस्वरूपाय सर्वदाऽध्यारोपानन्तरं कार्यभावानन्तरमि किल्पतेन धर्मेण वेस्तुनोऽधिष्ठानस्य सधर्मकत्वस्य पारमाधिकस्यासंभवात् सर्वद्देकरूपाय च परोक्षरूपेणानुसन्धाय नमस्करणाद्निर्विशेपस्येय प्रहुणम्। द्वितीय श्रोकस्तु दिरण्यगमे हरिशंकरादि
सविशेपरूपेण परमात्मस्वरूपानुसन्धानपरः कारणरूपेभैवतं नमस्कायंसथा मन्यन्ते सत्यं सविशेपपरः परन्तु कारणरूपं न सत्यमिवियोधनार्थमेव—एकानेकस्वरूपाये'ति तृतीयश्रोकारम्भः तथाच कल्यितमनेक

रूपत्व पारमाधिकमेकरूपत्वभित्येकमेवाहितीयमिति वाक्यार्थएव संगृ-हाते। श्रीभाष्यमतेतु—एकरूपत्वं चिद्यचिच्छरीरकस्य कथमपिनोप-पद्यते। हानस्वरूपमिति स्रोक विरोधरचेति तदेक वाक्यतयेव— परः पराणामित्यादीनामपि नयने कर्तन्ये रूपवर्णावि निर्देश शून्यत्व-वत् सर्वविशेषणान्तर शून्यत्यस्यापि "रूपवर्णादि निर्देश विशेषण विविशेषणान्तर शून्यत्यस्यापि "रूपवर्णादि निर्देश विशेषण विविशेषणान्तर शून्यत्यस्यापि चिद्यचित्रोश्शरीर शरीरिमाव-स्यापि निरोधाव निविशेष परस्यमेव प्रतीयते।

अयमत्र निष्कर्षः ---सविशेष वाष्यमात्रं प्रमाणम्। निर्निशेष वाष्यत्त्वप्रमाणमिति श्रीभाष्यमतम् । उभयोरपि यथा सम्मर्व प्रामाण्यमितित्वद्वेतमतम् । तथाच सविशेषवाक्यानां कल्पितेनैव प्रामाण्यमिति ॥ ।

तत्र पदुक्तम् — अयमत्र निष्कर्षः 'सविशेषनाक्यमात्रं प्रमाणम्, निर्विशेषवाक्यंत्वप्रमाणमिति श्रीमाष्यमतमिति तदिदं
सम्रद्रघोषप्रायम् — परम वैदिक श्रीमाष्य सिद्धान्ताञ्चानं च द्रदयति, वेदत्वात्रच्छेदेनेव सर्वाण्यपि वाक्यानि श्रीमाष्यकाराणामेकरूपेणंव प्रमाणानि तथेव वेदाविरोधि वाक्यान्यपि । प्रामाण्याप्रामाण्यादिद्पणमद्वेतिनामेवेति, सर्वस्यापि वेदवाक्यस्येक
रूपेण श्रामाण्यस्य सर्वराघान्त सिद्धत्वेपि — निर्विशेषवोधकं
वाक्यं परमार्थ विषयं सत्यं, सगुणवाक्यं कव्यित विषयं मिध्यावेत्यादि विभागस्य श्रृति स्मृतिम्रज्ञादि विरुद्धत्वेपि वेदविद्यंसनायस्वयमेवकल्ययन्त्वद्वंतिनः, नचद्यंभेदं श्रीभाष्यमते किन्तु
वाक्यंचेत्सर्वमेष प्रमाणमित्येव श्रीभाष्यकारमतम् । याद्यं प्रामाण्यं
निर्विश्वयवाक्यस्य ताद्दश्येय सगुणवाक्यस्यापीति प्रामेव विवे

चितमस्माश्चिः सगुण निर्मृणश्चृति विचारे—तथाच स्वदोपस्य परत्रारोपणेन स्वछिद्रं प्रकाशनमेव प्रकारान्तरेणान्तकृष्ण-श्चास्त्रिणः, तथाचाद्वैतमतमधिकृत्य युक्तग्रक्तमभियुक्तैः—

"वेदोऽनृतो वुंदकतागमोनृतः प्रामाण्यमेतस्यचतस्यचानृतम् । बोद्धाऽनृतोषुद्धिमुले तथाऽनृते यूर्यंच वौद्धात्र समान संसदः ॥

याद्यं निर्विशेषमद्वैतिनामभिमतं विष्णोरपि परत्वं किञ्चिदस्ती-तीदमेव विष्णुपुराणकार महर्षि पराग्नरसिद्धान्तेन श्रश्चश्वकाय-माणमित्येवास्माकं पक्षः ।

> "अविकाराय ग्रुद्धाय नित्स्त्रय परमारमने। सदैक रूपरूपाय विष्णवे सर्व जिष्णवे॥

इस्यादि नमस्कार श्लोकस्य शास्त्रोपक्रमत्वेन निर्विशेष परत्व कथनमप्यसंगतस् ।

> परः पराणां परमः परमात्मात्मसंस्थितः। रूप वर्णादि निर्देश विशेषण विवर्जितः॥ अपक्षय विनाशाभ्यां परिणामर्द्धिजन्मभिः। वर्जितः शक्यते वक्तुं यः सदास्तीति केवलम्॥

इत्यारभ्य एव शास्त्रावतरर्णं पूर्वश्लोकानाम् 'अविकाराये'त्यादि नमस्कार श्लोकानां शास्त्रोपक्रम श्लेपभृतत्वमेव-मङ्गलानन्तरं ग्रन्थारम्भस्य निर्विवादत्वात्, किंच मङ्गलक्षोके मुंक्षिप्तस्यापि विषयस्य 'परः पराणामित्यादिना विस्तरेणोपक्रमः - तथाच परः पराणामित्याद्यपक्रम क्लोके सविश्वेपत्वस्य दर्शनेनोपसंहारेपि सविशेषत्रक्षण उपलब्धि दर्शनेन मंगलक्लोके निविशेष कथा-उद्देतिनां मुर्थेवेति । सर्वशक्तिमतुः परमात्मन् <sup>°</sup>एकस्याप्यनेक रूपत्वमपियुक्तमेव तत्र कल्पितत्वादिक्यनं शास्त्रगन्ध शुन्यमिति विश्रेषः । 'रूपवर्णादिः निर्देश विश्रेषण विवर्जितः' इत्यत्र निर्विश्चेपत्ववर्णनमपि श्रुतप्रकाशिकाऽश्रवणनिवन्धनम्। ख्यातं चेदं वाक्यमाचार्यः--'रूप शब्देन जातिरुच्यते, 'जातिगुणा न रूपिणां रूपे' इति हि नीतिविदः । वर्ण शब्दो-रूपाख्यगुण विशेषपरः । आदि शब्देन गन्धरसादिः, आसन श्यनादिक्रिया, विपाणाद्यवयवत्वंच विवक्षितम्। रूपवर्गादोति-पाठे रूपश्चन्दो नीलपीतत्वादि गुणपरः, वर्गश्चन्दो देवमनुष्यादि वर्गपरः, जातिपर इत्यर्थः । तन्निवन्धनस्तद्विपयो निर्देशः शब्दः, शब्दवाच्यास्तएव विश्लेषणानि तैर्विर्जितः । यद्वा, रूप वर्णादितद्वाचिश्रव्दरूपंत्रिशेषणेर्वार्जतः । एवमनित्यत्व व्यापकं कर्मकृतं रूपादिसत्त्रं त्रझणि नास्तीति-कर्मकृतरूपादि नियुत्त्या-तद्व्याप्य कालपरिच्छेदनिष्टत्ति रित्यर्थः।

यद्वा अनित्यत्वृज्याच्य कर्मकृत रूपाद्यभावान्नानित्यत्वं त्रक्षण्यसुमातुं स्रक्यमित्यर्थ इति । तथाच नात्रनिर्विशेप वादाव सरः । चिदचितोर्जेक्षस्रतीरत्वस्यास्मिज्यास्त्रे उन्यत्र च प्रमाण- तया सम्प्रतिपुत्रत्वेनच तद्विश्विष्टत्वेषि ब्रह्मणः, स्वरूपविकारा-भावेन, प्रलेयकाले नामरूप विभागाभावेनचेकरूपत्वे न कोषि दोषः।

''श्वानस्वरूपो भगवान् यतोऽसावशेपमूर्तिः नतु वस्तुभृतः । इत्यत्रापि न प्रवश्चापलापः । ज्ञानस्वरूपस्यात्मनो देवमनुष्याद्यर्थाकारेणावभासो भ्रान्तिरित्येतावन्मात्रमेवश्लोकविषयः नतु
सहस्र प्रमाणसिद्धस्य चिद्चिद्वस्तुनोनिषेषो यथाशुक्तिकायां
रजतस्य मिध्यात्वे सिद्धेषि न रजतमात्रस्य मिध्यात्वं सिद्ध्यति
तर्थव ज्ञानस्वरूपे परमात्मनि, देवमनुष्याद्यर्थाकारस्य मिध्यात्वेषि न 'पृथ्यात्मानिमत्यादि अतुतिश्वतसिद्धार्थस्य निषेधः
प्रामाणिकः, भगवान् पराशरोहि जीवस्याचिद्धस्तुनः परमात्मनश्च
स्वभावादि भेदमत्यन्तिनपृणतया विवेचयति सएवसवस्य
मिथ्यात्वं वक्ति, इत्याश्चर्यमिति । व्याख्यातं चेदं वाक्यं
विस्तरेण श्रीभाष्यकारैस्ततएव द्रष्टच्यमिति ।

#### रक्षामणि:--१६५--पृ०

स्मृत्यनवकाश दोप प्रसंगादिति चेत, नान्यस्मृत्यनवकाश दोप-प्रसङ्गादि'तिन्यायेन पुराण विशेष प्राधान्यादिकरूपनायानाश्रावसरः यतोवेदामूळस्मृत्यपेश्चया वेद्रमूळ स्मृति प्रामाण्य व्यवस्थापन एव तस्य न्यायस्य तात्पयेम्। निह्पराशरेणैव योगमहिश्चा वेदार्थः साक्षात्कृतो नान्येन वामदेवादिना, कपिळादिनायेति करूपनायां प्रामाण्यमस्ति। स्तुतिस्तु वेदे पराशग्रयेष कपिळादीनामपि दृश्यत एवेति म्मृतिद्येन प्रामाण्यांविशेषे येदाऽविशोषेपि पुराण विशेषमात्र प्राधान्यादि करूपनं पुराणविशेषमात्रमवळस्त्य न युक्ति सहिमिति। इदमप्यनन्तकृष्णशास्त्रिणोऽकाण्डताण्डवम् — नृहि शी
माध्यकाराः कुत्रापि वदन्ति यत्पराशरेणैववैदार्थः साक्षात् कृतोनान्येन वामदेवकपिलादिनावेति । वेदोपवृंहणभूते विष्णुपुराणे
निर्गृणवादस्याप्रवेशं झात्वापायेणकार्याकार्यविवेकश्चन्याएव
मवन्तः, अन्यथा महर्षिपराशरोपिरिकथमेतादशः 'निहि पराशरेणैव
वेदार्थः साक्षात्कृतः' इति कोपोभवतःम् । सन्त्यन्येपि ऋपयस्तन्त्वज्ञाः परन्तु पुराणेभ्यो विष्णुपुराणस्य प्राश्चस्त्यमविगीतमेवयद्वैकिञ्चनमनुरवदत्तद्वं पजमिति धर्मशास्त्रे यथा मनुवाक्यस्य
प्राश्चान्यं यथाच-व्याकरणशास्त्रे पाणिनीयस्य प्राश्चान्यं तद्वदेव
सजातीय प्रवन्धेश्यः प्रकर्पातिश्चयोनापह्वोतुं शक्यते पुराणस्तस्य ।
किञ्च 'सहोवाचव्यासः पाराश्चर्यः' इति वेदेवक्तृवेलक्षण्यं स्पष्टं
दृश्यतेऽतोऽस्त्येव प्राधान्यम् ।

पुरुस्त्य विश्वष्ट वरदानलब्धं देवतापारमाध्ये ज्ञानवत्वंच-महद्वेलक्षण्यमस्ति,—

> देवतांपारमार्थ्यंच विज्ञानं च प्रसादतः । पुराणकरणंचेव पुरुस्त्यस्याञ्चया गुरोः । अथ तस्य पुरुस्त्यस्य विश्वष्टस्यच भीमतः । प्रसादाङ्गणवंचको पुराणं वं पराश्चरः । पट्प्रकारं समस्तार्थसाधकज्ञान संश्रयम् ।

दस साइस संमितं सर्ववेदार्थं संयुत्तमित्यादिभिः. लेङ्गस्पष्ट-मेतत् , अतोवेदार्थोपष्ट् इकत्वेनास्त्येवास्यग्रन्थस्य प्रोधान्यम् । स्पृत्यनधुकाश दोप प्रसंगादितिचेत् , नान्यस्पृत्यनवकाश-दोपप्रसंगादित्यधिकरणे स्पृतित्वेन पुराण प्राधान्यमपि सर्व भाष्यकार सम्मतम् । स्पृतित्वेन स्पृतिमात्र ग्रहणंत्वज्ञान-मेपेति । नहास्य पुराणरत्नस्य किचिदंशेपि वेदार्थ विरोधित्वं किन्तु-यतो वा इमानि भूताचि जायन्ते येन जातानि जोवन्ति' इत्यादि श्रुति च्यांख्यानत्वमेव सर्वसम्मतम् । यथा वेदानुकूल-त्या मनुवाक्यं सर्वश्रेष्ठं तथैवास्य पुराणरत्नस्यापीति ।

## रक्षामणिः--१६५--१६६---पृ०

**ध्यतोचा इमानि भूतानि जायन्ते। येन जातानिः जीवन्ति यहा**-यन्त्यभिसंविशन्ति इति वेदान्तवाक्योपयुंहकत्वेनकस्यापि विप्रति-पत्तिः। इदमेवात्रास्त्रोचनीयम् – यद् विष्णुद्वराणोपकमर्गत प्रश्नोत्तराणि कस्य वा मतस्यानुकुलानीति । तत्रेदंप्रति भाति—यत् 'यसोवा इमानि भूतानि जायन्ते : इत्यस्योपपादनार्थं - यन्मयंच 'जगद्ग्रहान्नित-वाक्यम् , येन जातानि जीवन्ति 'इत्यस्योपपातनार्थ' यतश्चेतव्चराचर-मिति' वाक्यम् , यत्त्रयन्त्यभिसंविशन्ती'ति वाक्यार्थीपृष्टं हरणार्थम् . <del>बीनमासीत्रथायत्र खयमेप्यति यत्रचेति, वास्यमिति । प्रैतिवचनंच</del> विष्णोः सकाशादुज्तं जगदत्रीयच स्थितम्। स्थिति संयग कर्ताऽसी जगतोऽस्य जगन्यसः। इति प्रथमेन पादेन यतीना इमानि भूतानि जायन्ते । इस्येवदर्थं संबद्द्यरम्, द्वितीय तृतीय पादौतु ध्येन जातानि जीवन्ति इंत्येतन्थं संप्रह्तरी, जगन्यसः इति यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति, इत्येतदर्थ संप्रह पर्रामित स्वीकर्तव्यम , तथाच श्रुत्यर्थीप सम्यगुप-ष्टं हितोभवति । सतिचीवम् - यत्मयमिति विकारार्थएव मयट् , यतो विष्णोः सकाशादुद्भूतमिति जगता विष्णोः सकाशादृत्पत्ति वर्णनैतेव — यन्मयमिति प्रभः प्रत्युच्यते, अन्यथा यन्मयमिस्यस्येव प्रतिवचनं

'जगश्रसः' इत्यक्कीकारं प्रश्नप्रतिवचनयोः क्रमभङ्गोपि भवति यतोहि-स्वापृष्ट् हैणीय याक्यगतक्रमोप्युल्र्डं वितो भवति, इति श्रुति व्याख्यान् स्वं वाधितंस्यात् पुराणस्य । एतेन—यतश्चेतत् चराचरमित्यनेन निम्त्तोपाद्वयोः पृष्टत्वात् , यन्मयमिति सृष्टिस्थिति— लयकमेभूतं जगग् किमात्मकमिति पृष्टम् , तस्यचोत्तरम् , जगश्यः' इति निरस्तम्— लीनमासोत्तथायत्रेति पृथग् लयकमेभूतप्रभस्य दर्शनेन 'जगद्वयेच स्थितम् । स्थितिसंयमकर्ताचे'ति स्थिति प्रभस्य ' पृथक् प्रतिवचन दर्शनेनच—'जगद्यः' इत्यस्य लोनमासोत्तथायत्र' इत्यत्वस्याक्राचेत्रिष्ट प्रभवित्वचन रंजग्वसः' इत्यस्य लोनमासीत्तथायत्र' इत्यनुत्तरिताविष्टि प्रभवत्वचन स्पर्तवस्यवस्योकारादिति तथाच नशरीरात्मभाव सामानाधिकरण्यमिति ।

तत्रयदुक्तं विष्णुपुराणोपक्रमगत प्रश्नोत्तराणिकस्यवा मतस्याजुक्कुलानीति, तंत्र-विष्णोः सकाञ्चादुद्भृतं जगदत्रेवच
स्थितम्। स्थितिसंयमकर्तासौ जगतोऽस्य जगचसः। इतिवेदोपबृह्णंकुर्वता मगवतापराग्नरेण यदुत्तरितं प्रश्न वाक्यं प्रथमं
तदेव-प्रथमप्रासे मक्षिकापात प्रायमद्वैतिनाम्। निर्विश्चेपप्रक्षानिरिक्तस्य सर्वस्य मिथ्यात्ववादिनामद्वैतिनांको नाम विष्णु
पदार्थः स्थले २ शास्त्रप्रतिपाद्यस्य भगवतो निन्दांच प्रकटयन्ति
किं सगुणस्तरूपस्य भगवतो मिथ्यात्व प्रतिविम्वत्वादिकत्यनं
न निन्दाजनकं तथाच विष्णुप्रधानतया विष्णुपुराणोपक्रम वाक्य
मेत्र प्रथममद्वैतिनां प्रतिकृत्वमिति स्थितम्। यतोवा इमानि
भूतानि जायन्ये येनजातानि जीवन्तीत्यादि वाक्योपयु हणत्वमेवास्य प्रवन्धस्य परन्तु 'यतोवा इमानि भूतानि जायन्ते,
इत्यस्योपपादनार्थं—यन्मयंच जगद्वम्रह्मन्तिद्वाक्यमिति भवदः-

**च्याख्यानमेवाशुक्तम् । ,यतोवेत्यादिवाक्य बोध्यस्य ब्रह्मणो यत** इति पश्चम्याः निमित्तत्वग्रुपादानत्वंच वेदान्तसिद्धान्त सिद्धं तादश्निमित्तत्योपादनत्यवोधनपरं पञ्चम्यन्त घटितं---यतस्यतचराचरमिनिवाक्यस्येव यतोवा इमानीति वाक्यापष्टं-हकत्वात् । यन्मर्यमित्यस्य 'यतावा इमानाति वाक्योपद्व हकत्व स्त्रीकारे श्रुतिक्छायानुविधाने भंगो यत इति पञ्चम्येव निमित्तो पादानयोः संग्रहस्य सुगमत्वेन पृथग् प्रश्नवाक्यस्य वैयर्ध्य प्रसंगश्च सृष्टिप्रलययोः प्रश्नान्तर्गतत्वेन तत्रावस्यापेक्षित स्थिति प्रश्नस्य यन्मयमित्यनेन वक्तव्यत्वेसति यन्मयमित्यस्यान्यार्थत्व कथनेन स्थिति प्रश्न कथन न्यूनत्व प्रसंगधाद्वीतन।मिति। सर्वमेनदनुक्लमेवति 'यतञ्चेतचराचर-श्रीमाप्यकाराणांतु मित्यस्य यतोवा इमानिभृतानि जायन्त इत्यस्योपवृ इकत्वेन यतइति पश्चम्यन्त घटितत्वेन श्रुतिरछायानुविधायित्वेनार्पश्चील-रप्यादताभवति । यन्मयमित्यस्य प्रथक् स्थिति शश्चत्वेन स्थिति प्रश्न न्यूनतापि निरस्ता भवति ।

यन्मयमिति विकारार्थएव मयिति वादोण्यसंगतः। विकारार्थेन मयटोपादानरूपार्थस्य सिद्धिस्तस्य च यत इति पश्चम्येन सिद्धत्वेन प्रत्ययस्य निर्धिकत्वापत्तेः, संभवत्यर्धवत्वे निर्धिकत्व स्वीकारस्यायुक्तत्वाच। अवस्यापेक्षित स्थिति प्रक्रनपरित्यागेन सिद्धार्थप्रतिपादानसापेक्षितांवधेरनपेक्षित विधानं दुर्वरुमिति न्यायप्रस्तत्वाच। किश्च विकारार्थमयट् स्वीकारे 'यतश्चेत हैचराचरमिति, तिमित्तीपादानयोः पृष्टत्वेन यन्मयमिति पृथक् प्रक्नस्य वैयर्थ्य प्रसंगश्च । संमवत्यर्थवत्वे निरर्थकत्व स्वीकारस्यान्याय्यत्वेन स्वार्थिकमयड् कल्पनमपिनिरस्तमेव ।

अतोयन्मयमिति 'तत्त्रकृतवच्नेमयहिति पाणिनीयधूत्रेण प्राचुर्यार्थएव मयट् । तथाच यन्मयमित्यस्य येनान्तर्यामिणा प्रचुरं जगत्स्थितमित्यथांलभ्यते तस्योत्तरमपि जग्च्चसः; इति जगद्ब्रक्षणोः सामानाधिकरण्यं शरीरात्मभाव-निबन्धनं नतु स्त्ररूपंक्यकुतमिति । चेतनाचेतनात्मकविश्व-स्योद्भव स्थितिलयैककारणभूतः सर्वस्यात्मा यतोविष्णुरेव, अतो-जगदपि विष्णुरेवेत्युक्तंः विष्णुप्रचुरं जगदिति गम्यते, अन्तर्या-मित्वेन परमात्मनः सर्वस्य धारकत्वात् सर्वस्य च परमात्म श्ररोरत्वात् शरीरात्मभाव निवन्धनमेव सामानाधिकरण्यं, स्व-रूपेंक्यनियन्धन सामानाधिकरण्यस्य च पूर्वमेव निरस्तत्वात् न युक्तिसहम् । निख्तिलहेयप्रत्यनीकस्वरूपस्य तत्पक्षोत्थानं समलकस्थाण गुणाकरस्य निरस्तनिखिलदोपस्य भगवतोऽनेक दोपयुक्तन जीवेन जड्भृतेनाचेतनेन च सहँक्यवादः सम्मान्य विद्व्गोष्टिन्यक्कृत एवेति । यद्प्युक्तं यनमयमित्यस्येत प्रति-वचनं जगच्चस इत्यङ्गीकारे प्रक्न प्रतिवचनयाः ऋमभङ्गी मनतीति तदपि विष्णुपुराणगत मैत्रेय प्रक्रनवाक्यार्थानवधान-मूलमिति---

सोऽहमिच्छामि धर्मज्ञ श्रोतुं स्वचा यथा जगत्। बसूव भूयक्च यथा महाभाग भविष्यति। यन्मयंच जगब् बक्षच् यतक्चेतत्चराचरम्। छीनमासीचथा यत्र छयमेष्यति तत्र च।

देविद्वास्यां श्लोकास्यां कृतस्य भैत्रेय प्रकास्योत्तरं यक्तुमारस्यते महिष्णा—विष्णोः सकाशाहृद्भृतिमत्यादिना तत्र यन्मय-मित्यतः पूर्वमिष 'यथाजगव्यभूव' इति प्रक्रनोद्दश्यतेऽतो यन्मय-मित्यस्येव प्रथम प्रकारतमिदं जीर्णगीतं मवताम्, अनुगृहीतं चेदं श्लोक्यासार्व्यः—यथा यतो वशृत, ब्रह्मस्द्रादिपु कः कारण-मिति ज्ञातुं यतहित प्रकाः कि विवृत्तिधिष्ठानत्वं कारणत्वम्, उता परिणामित्वं तत्रापि—किं सद्वारक परिणामित्वम्, उता-द्वारक परिणामित्वमिति प्रकारमेद जिज्ञासया यथेति प्रका हित । अतः श्लीभाष्यकाराणां क्रममङ्ग कथन मनन्तकृष्ण-श्लास्त्रिणः स्वस्य वैदिक मार्गात्स्वलनमेत्र । प्रक्रोपु यन्मय-मित्यस्य न प्रथम प्रकारपे यथा यतो वभूव इत्यस्य प्राथमिक-त्वेन क्रमभङ्गोक्तिरिप निरवसरा ।

यद्पि 'जगच्चसः' इत्यस्य 'लीनमासीत्तथा यत्र' इत्यतुत्त-रितावश्चिष्ट प्रक्रनप्रति वचनरूपत्वस्येव स्वीकारेण यन्मयमिति प्रक्रन प्रतिवचनत्वकथनमसङ्गतमित्युक्तं तद्पि—स्थिति संयम कर्ताचत्यत्र दृष्टिपातानिवन्धनं तद्धांज्ञाननिवन्धनंवेति निक्षितं प्रदयति । संयमकर्ता पदेन लयकरोज्यते स्थितिपदेनेष्ट- प्रापणानिष्टिनियारण रुक्षणास्थितिरिति 'स्थिति संयमकर्ता चत्यनेन स्थिति प्रकारय रुपकर् प्रकार्ययाचाचरप्रकृत्या 'लीन-मास।दिति रुपस्थानप्रकारय 'तन्नैव च स्थितिमत्युक्तमस्ति-कण्ठरवेणेति । तथाचान्तुचरिताविश्वष्ट प्रकानप्रतिवचनत्य कथनं भवतामविश्वष्टक्षान निवन्धनत्यमेत्रेति । तथाच विष्णुपुराणोप्कम संद्वारस्थाकाः सविश्वपपराएव तेन निर्विश्चेष कथा प्रधेवा-द्वेतिनामिति । अन्येऽपि क्लोकाः श्रीभाष्यएवसन्ति पूर्णतया व्याख्याताः रक्षामाणस्तुवन्नैव निमञ्जतिवृश्चेव पिष्टपेपणं कराति कंवलं श्राभाष्यस्मालोचनेन स्वाज्ञानमेवप्रकटयति । यथाकं मर्दनायप्रज्ञः वेदनिष्णातैः श्रीमद्वेदान्ताचार्य्यः—

श्रुतिश्रेणोच्डापृद्वहुमते लक्ष्मणमते स्वपक्षस्थान्दोपान् वितथमतिरारोपयति यः। स्वहस्तेनोस्थिप्तैः स खलु निजगात्रेषु वहुलं गलंद्मिर्द्धस्वालैः गगनतल मालिस्पति जदः।।

तस्मात् सिद्धं विष्णुपुराणेनापि न कथंचिदपि निर्विशेषवाद-स्यावकाश इति ।

**"रक्षामणि :-१३१-१३४-१३७ पु०** 

इतः परम्—'न स्थानतोऽपिपरस्योभयिकङ्कः सर्वत्र ही' ति स्त्र-मध्यद्वैतिनामेवानुकूलिति । तथा मेदादिति चेन्न प्रत्येकमतद्वचनात् अरूपवदेव वि तत्त्रधानत्वादिशादिषु मेद निषेषेन निर्पुणमेव ब्रह्मोति व्यासिस्द्वान्तः । 'वृद्धिहासभावत्वमन्त्रभावादुभय सामश्वस्यादेवे दशनाच्चेति स्व्यम्बन्दन्विकद्धं आभाष्यमते - अत्रहि दशन्त दार्थे-न्तिक् भाव विवक्षितं सारूष्यं न विस्वप्रतिविस्वभावेन, किन्तु औषा- धिकधर्मयस्वेनेति स्पन्धं प्रतीयते । युक्तेर्गति निरपेक्षस्य व्यवस्थापके स्वाप्तक माथिकस्य व्यवस्थापने एक्ति स्वाप्तक माथिकस्य व्यवस्थापनपरैक्षान्धेः स्वीरप्यदेत मतमेय स्थादर-णायं मन्यन्तं यादरायणाचार्याः निरिशन्ति च मायामात्रंतु कात्स्न्येनाभि व्यक्तस्यरूपस्यात्। इन्रादिभिक्षेवस्य प्रपच्यस्य भाया-भात्रस्यमिति ।

# • 'अत्र श्रीमाप्यातुवायिनः'

अथ महामहोपाध्यायानन्तकृष्णज्ञास्त्रिणः क्रिमस्त्यविज्ञष्टं ताण्डवं सुत्रसमालोचनं नाम यताहि - न स्थानताऽपि परस्यो-मयलिङ्गं सर्वत्रहि, 'अरूपवदेवहि तत्त्रधानत्वात्-, प्रकाशवद्या-वैयर्थ्यात् , 'वृद्धि ह्रासभात्तत्रमन्तर्मावादुभव सामुझस्यादेवं दर्ध-नाञ्चेत्यादि कतिपयानि सूत्राणि प्रदक्ये तथाऽऽनन्दमयाधि-करणमृष्युपलक्ष्य-एतानि स्त्राणि श्रीभाष्यकाराणां प्रतिकृतानि निर्विश्चेपवादस्येवानुकूलानीति रक्षामणिकारस्यभ्रमः तत्र।स्मा-मिरपि तदीयश्रमनिराकरण पूर्वकं तत्तत्मकरणपरिग्रोधनपुरःसरं विचार्यते यदेकमपि बद्धस्त्रमद्वीतिनामनुङ्गुलमस्ति – उत्तसर्वेथेव बादरायणाःचार्थ्या अर्द्धतमृतं न्यक्क्वीन्त -- सर्वथैवाद्देतमृतं न्यक्-कूर्यन्ति ब्रह्मसूत्रेः वादरायणाचार्य्या इत्येव सिद्धान्तः, तथाहि श्वास्त्रापक्रमे 'अथाता त्रक्षजिज्ञासेत्याद्यं वादरायणस्त्रमेव प्रय-ममद्भैतिनां प्रतिकूलं श्रीभाष्यकाराणामेवानुकूलमिति 'अर्द्धेतमते निर्गुणं ज्ञानाविषयश्च त्रस तस्य जिज्ञास्यत्वायोगात्, जिज्ञासा-घटितं प्रथमसूत्रं वैयर्ध्यमेव । आरोपितगुणवित्रहादिविशिष्टस्य

मायाश्रविक्तस्य मिथ्याभृतस्य ब्रह्मणः, ज्ञानविषयस्वेऽिष तस्य जिज्ञासा तु सुतरामसिद्धा-निह मिथ्यापदार्थविचाराय ब्रह्मसूत्रा-रम्मः किन्तु तत्तदसद्वाद निराकरण पूर्वक तान्विकार्थ विचारायेव अगवद्व्यासमृत्रारम्मः। यदि सांख्य वृशेषिक गौतम जैनचार्याक पाञ्चपताद्यमिमत वेदित्तरुद्ध तत्तदसाधारणमत प्रतिक्षेप पूर्वकस्य प्रवृत्तस्य वादरायणसूत्रस्यापि आन्तिसिद्धब्रह्म-निख्यण परस्वमङ्गोक्रियते भवद्मिस्तिर्हि कथं न तेषां सूत्राणा-मिष विरुद्धशास्त्रान्तरादिवत् , विप्रलम्मकत्त्रंस्यात् । योगा-चाय्येण परमिष्णा भगवतावादरायणाचार्य्येण परमितःश्रंयस्वर श्रद्ध ब्रह्मस्वरूक्ष्यः विचारायेव सूत्राणि प्रणीतानि, अतएव ब्रह्म दर्शनं, ब्रह्ममांमांसेतिच कृत्वा सर्वेरङ्गोक्रियते । नास्तिश्रान्ति सिद्धत्वं किश्चदत्र विद्यते । तान्तिकार्थं विचारएवात्र सम्पाद्यते स्वारार्थः ।

परमार्थ मुझनिरूपणपरैऽस्मिन्छास्त्रे परमार्थस्य च ब्रह्मणा भवन्मते ज्ञानाविषयत्वेन जिज्ञास्यत्वायोगादाद्यं सूत्रं वैयध्यमेव-निह ज्ञानाविषयस्य शास्त्रागोचरस्य च जिज्ञासा दृष्टा, किन्तु ज्ञानविषयस्य प्रमाणगोचरस्यवेति ।

किञ्च सर्वत्र सघर्मकेपदार्थं सर्वत्रमाणप्रसिद्धा जिज्ञासा निर्गुणे निर्धर्मकं ब्रह्मणि किदशी जिज्ञासा, केवलं मोहमात्र-मेवाद्वैतिनां तथाच मुविशेपवस्तुविषयिणी जिज्ञासा निर्गुणब्रद्धः बाद प्रतिकुरुँवेति सिद्धम् । एवं मुक्तशब्दार्थ विचारेणापि सूत्र विरुद्धमद्वेतमतम् ।
"वृहति वृह्यति तस्मादुच्यते परंत्रक्ष" वृहत्वाद् वृह्यत्वाच्च
तद्मक्षेत्यभिधीयते इति श्रुतिस्मृतिस्यां वृहत्व वृह्यत्यादीनामेव मक्षशब्दप्रवृत्तिनिमित्तत्वायगमेन — निर्विश्चपनिर्गृणे मक्षणि
मक्षशब्दप्रवृत्ति निमित्तत्वाभावेन मक्षश्चित्रपंतिर्गृणे मक्षणि
मक्षशब्दप्रवृत्ति निमित्तत्वाभावेन मक्षश्चित्रपंति सूत्रघटक मक्षशब्दार्थं विरोधोऽपि दुर्घटएव ।

नच ब्रह्मशब्दार्थस्य परमात्मन्यमुख्यत्वमन्यत्र च मुख्यत्व-मितिवक्तुं शक्यम् । 'परं जीमिनिर्मुख्यर त् स्याच्चैकस्य ब्रह्मशब्दवत् इति भगवद् वादरायणसूत्रविरोधात् ।

> 'यस्मिन् प्रयुज्यमानेतु गुण्योगस्तुपृष्कलः, तत्रैन सुरुगवृत्तीऽयमन्पत्रस्नु पत्रारतः ॥ वेदेश्वरि प्रयोगाच्च गुणयागाच्च शार्क्षणः तस्मन्नेन अद्यक्षन्दो सुरुयवृत्तो महासुने ॥

इत्यादि पुराणवचन विरोधाच्च । परस्मिन् ब्रह्मणि रुक्षणा-निराकरणपरक 'ब्रह्म परिदृदं सर्वतः' इतिभगवदापस्तम्बयचन विरोधाच्च ।

तथाच 'स्पष्टश्चर्द्ववस्त्रकारवादरायणमहर्पिप्रभृतयो यतोहि परस्मिन्नेव ब्रह्मणि ब्रह्मश्चरस्य मुरूपत्वमन्यत्रगीणत्वश्च यदन्ति, अतोल्ध्यणाकन्यनमद्वीतिनामश्चासीयमयुक्तंचेति । तथाच विशिष्टाद्वैताभिमते सगुणे ज्ञानविषयेच ब्रह्मणिब्रह्म पदम्य जिज्ञासापदस्य च समन्वयेन श्रीमाप्यकाराणामेव— 'अथातोत्रक्ष जिज्ञासेति सूत्रमञुकूलं नतुत्तद्विपरीतगामिनाम-द्वैतिनामिति ।

इदमेवाभिग्रेत्योक्तं श्रीभाष्यकारैर्भगवद्रामानुर्जाचार्य्य पादै:-व्यवस्थित च स्वभावतो निरस्त निखिलदोधोऽनवधिकाति-श्र्यासंख्येय कच्याण गुणगणः पुरुपोत्तमोऽमिधीयते । युइत्वगुण योगेन हि ब्रह्मशब्दः। युइत्वश्च स्वरूपेण गुणैश्च यत्रानवधिकातिश्चर्यं सोऽस्यमुख्योऽर्थः । सच सर्वेश्वरएवेति । अतोनिर्गृणकादिनामद्वेतिनां प्रथम सूत्रं वैयध्यीमव । जिज्ञास्य-त्वेनाभिमतस्य ब्रह्मणोलक्षण प्रतिपादनपरं 'जन्माद्यस्यपतः' इति द्वितीयसूत्रमपि वैयध्यमेव, यतोद्दि-'यतोवा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्तियस्त्रयन्त्यभिशंविशन्ति, इति श्रुतिरछायया जगञ्जनमादिनां ब्रह्मरुश्वणन्त्रमुच्यते स्वासार्ये । लक्षणंहि, असाधारणधर्म विश्वपैरेवमवति । निविंशपे निधर्मके ष्ठक्षणि को नाम असाधारणधर्म जिञ्जेपो येन लक्षणवादयस्य भवेत्समन्वयः। ' धर्म विश्वेषस्यीकारेच त्रक्षणस्सविश्वेषत्वप्रसङ्गे-नाद्वेतभङ्गस्यानिवार्यत्वेन तथा स्वीका्रस्याप्ययुक्तत्वात् । विशिष्टाईतसिद्धान्तापाताच्य ।

जगञ्जनमादोनामुपलक्षणत्वे जिन्दारः । उपलक्षणे-नोपलक्ष्याकारप्रतिपत्तो-उपलक्षणाकार 'उपलक्ष्याकार' पूर्वप्रति- पन्नाकारेत्याद्माकारत्रयस्य—यत्रायं सारसः स देवदत्तकेदारः, शाखाग्रेचन्द्र इत्यादिपु दर्शनेन निर्धिग्नेप त्रक्षणि पूर्वप्रतिपन्ना-कारस्यामाधेननोपलक्षणत्वमपि जन्मादीनां सम्भवः। कथ-श्चिदुपलक्षणत्वस्वीकारेऽपि, आकारत्रयस्यानिवार्यत्वेन त्रक्षण-स्सविश्रेपत्वप्रसङ्गोदुर्वार एव।•

# अशा च मनियेग मगणनन

तथा च सविशेष सगुणत्रक्षलक्षण प्रतिपादनपरं—"जन्मा-द्यस्यपतः" इति द्वितीय सत्रमपि श्रीमाध्यकाराणामेवानुकूलंनस्य-हैतिनामिति ।

श्चास्त्रयोनित्वात्" इति तृतीयस्त्रमपि प्रतिकृत्वमद्वैति-नाम् । अनेन सत्रेण शास्त्रेकसमित्रगम्यत्वस्रुष्यते परत्रक्षणः, भगवता वेदाचार्येण । स्वप्रकाशस्यक्रपस्यत्रक्षणः, शास्त्र-गम्यत्वास्त्रीकारेण शास्त्रयोनित्वाधिकरणमपि विपरीत-मेव तेपां, शास्त्रप्रमाणकत्वस्वीकारेऽपि न दोपोद्धारः ।

त्रक्षणोद्दश्यस्य प्रसंगेन मिध्यात्य व्यभिचारत्वादि दोपाणा-मनिवार्य्यत्वात् । द्दयत्वस्य च मिध्यात्वमेवाङ्गीकृतं भवद्भिः । नच द्दयत्वस्यमिध्यात्वेऽपि व्यावहारिक क्षास्त्रगम्यत्वमेव त्रक्षणः स्वीक्रियते तथा च न दोप इति वाच्यमितिचेन्न व्याव-हारिकानुमान गम्यत्ववद्दोपस्य जागरूकत्वात् ।

तत्तुसमन्त्रयादिति चतुर्थे स्वन्त्वत्यन्त विरुद्धमभेदवादिना-म्मते । अत्र समन्त्रयस्य हेतुत्वेन स्वीकरोति सूत्रकारः। अन्वयस्य च मेदघटितत्वेन निर्धर्मके निर्गुणे ब्रुष्ठाणि, अन्व-याद्यादुराश्चेवकेवलमिति। अन्वयेतु कथं नामेद निर्गृणादि बादानां दहनज्वालाप्रवेशः। अतः, श्चास्त्रारम्भमूलभूता चतुःसूत्री सर्वथेव विरुद्धामिथ्यावादिनाम्।

अनन्तरमीक्षत्यधिकरण गतानि. ''ईश्वतेनीशब्दम्'' गाँण-इचेन्नात्मशब्दात् ''तिन्नष्टस्य च मोक्षोपदेशात्'' इत्यादि सर्वाण्यपि सूत्राण्यत्यन्त विरुद्धान्यद्वैतिनां, सांख्यमतसिद्धाया अचेतनायाः प्रकृतेः कारणत्य निराशेन, ईश्वितृत्वादि गुणयोगेनैय व्रक्षकारणत्यपराणीमानि वेदच्यास सूत्राणि।

सृष्टिप्रकरणाम्नात् "तदेश्वत बहुस्यामित्यादि श्रृत्युक्तेशणादिगुण योगस्य, अचेतनेष्वसम्मवेन चेतनेष्वेय सम्भवेन च
न प्रधानंकारणं किन्तु चेतनभृतं परंब्रह्मेंचेति स्थापितमीश्वत्यधिकरणं सूत्रहारै:। तथा च निर्विशेषे ब्रह्मण्यपीश्वित्त्वादि
गुणानामसम्भवेन कथं निर्विशेषत्रादिनामद्वेतिनामिमानि
सूत्राणि संगतानि। यदीश्वित्त्वादीनामारोपितत्वेन स्वार्थसिद्धि रुच्यते तिर्ह-न केवलं प्रकृतिकारणत्वनिराश्चविरोधः।
"गीणक्चन्नात्मश्चव्दात्" "विवश्वित गुणोपयत्तेश्र" "अदृश्यत्वादिगुणकथमोक्तः" इत्यादि ब्रह्मसूत्र विरोधोऽपि दुर्वार
एव। एतेस्सूत्रक्रेद्धसूत्रकाराः स्पष्टमेय ब्रह्मणस्सगुणत्वं स्विश्चेपत्वंच निर्धारयन्ति। पूर्वपक्ष प्रतिक्षेपपूर्वक सिद्धान्तितस्य

ईक्षणादिगुणयोगस्यारोपितत्वादिकथनमप्ययुक्तमेवेति । तस्मा-दीक्षणाधिकरणमपिविरुद्धमेवाईतिनाम् ।

आनन्दमयोऽभ्यासादि'ति सूत्रं, आनन्दाभ्यासस्य हेतुत्व-मङ्गीचकारसूत्रकारः । तेन सविशेषत्रवाबाद एव सूत्रकारसम्मतः, तत्रनिविश्चेपकथामुर्थेव भवताम्। आनन्दमय इत्यत्र "तत्प्रकृत वचने मयट्" इति पाणिनीय सुत्रेण प्राचुरवर्धिमयह तेन आनन्दप्रचुरं ब्रब्बंति गम्यते, आनन्दं प्रचुरस्य च भेदनियतत्वेन निर्विशेपाई तिनामानन्दमयाधिकरणं **मेदखन्डनतत्पराणां** वैयर्थ्यमेव । नच विकारार्थ , मयडत्र र्यक्यः-"विकार अन्दान्नेतिचेन्न प्राचुर्यात्" इति सूत्रेण स्वयमेव बादरायणा-विकारार्थमयडाशंक्य निरस्तत्वात् । आनन्दमय-जीत्रस्यापिब्रहणमप्ययुक्तमेव । "भेतरोऽनुपपत्तेः" "भेदच्यपदेशाच" अस्मिन्नस्य च तद्योगं शास्ति" इत्यादिभि-र्जीवस्यापि तत्पदवाच्यत्वं निरस्य, जीवादन्यः, आनन्दमयः परं श्रद्धोवेतिसिद्धान्तित्वात् । तस्मादानन्दप्रचुरः परमात्मा. सूत्रकृत्राधान्तः । अतोनिरानन्दे निर्विशये कथ-इति मानन्दमयाधिकरणस्य सार्थक्यमितिविम्यन्तु विद्वांसः। श्रीभाष्यकाराणामेवानन्दमयाधिकरणमञ्जूलं तन्मतेश्रुतिसृत्रानु-

मतानन्द्भयस्य परमात्मनस्स्वीकारात् । आकाञ्चाधिकरणगतम्,-''आकाञ्चस्तलिङ्गात्'' इति सूत्रं, 'प्राणाधिकरणगतऋ-''अतएव च प्राणः'' इतिसूत्रं ब्रह्मलिङ्गमेव पुरस्करोति । लिङ्गञ्चासाधारणधर्म एन, तथा च-'अस्यलोकस्य का गतिरिति आकाश इति होवाच सर्गाणि हवा
इमानि भूतान्याकाशादेन समुत्यद्यन्ते आकाशं प्रत्यस्तं यन्ति
आकाशोशं वैभ्योज्यायानाकाशः परायणम्' इति, छान्दोग्यगत
वास्यमुषकस्य विचारः प्रष्टुतः-किमत्रजगत्कारणत्वेन श्रूयमाण
आकाशः किभूताकाशः । आहोस्वित् परंत्रक्षवेति । तत्र प्रसिद्धाकाशस्यपूर्वपक्षत्वे 'आकाशस्ति सिङ्कान्तसूत्रमस्त्रयत्
वादरायणाचार्यः । तत्तदसाधारण त्रक्षधर्मः, आकाशपदेन
भूताकाशं निरस्य कारणप्रकरणगतमाकाशपदं सकललोकंककारणं निर्विंक , कल्याणगुणाकरं परमात्मानमेवावधारयन्तिस्त्र-

काराः ।

तथा च निखिलजगदेककारणत्व परायणत्यादिभिः, धर्म-विशेषेः असिद्धाकाश्चाद्यांन्तरभूतस्य परमात्मनः समर्थन परिमदं-गादरायणद्वत्रं, निर्विशेषवादिनामद्वेतिनां वैयर्थ्यमेव । निर्विशेषे धर्मविश्वरे ब्रह्मणि किसामिलक्कं तत्तद्धर्मिवशेषेः कथं परमात्म समर्थनंन्यासानार्थ्यस्येतीदं सर्वं वंयर्थ्य मेवाद्वेतिनामिति । एवं प्राणाधिकरणमपि तन्मते वंयर्थ्यं यतोहि-अत्रापि द्वत्रकारस्त-त्तद्धर्म विशेषरेव परमात्मानं निश्चिनोतिः। धर्मविशेषाणा-श्वामाव पवाद्वेतमते । कल्पितधर्मतया धर्मवत्ताख्यापनंश्रुति-पीडनमेव मवतां, श्रुतिस्तु स्वरूपादिवन्निः शंकोच मावेन प्रक्ष-धर्मवक्ति भवद्विस्तु कल्पितस्वं मिथ्यात्वं चोच्यते, इदं विपरी- तैकान्तम् । स्वरूपस्यापि तथैव वक्तुंशक्यत्वात् । सत्रकारोऽपि न कचिद्धमेविशेपाणां कल्पितत्वं स्वरूपमात्रस्यच सत्यत्वं वदति, भविद्भास्तु सूत्रमतमप्युल्लंध्यस्वराचारेण स्वसिद्धान्तं निरुष्यते । यतोहि 'यः सर्वेद्यः सर्वेवित्' स्वामाविकी ज्ञानवल-क्रिया च' सत्यकामः सत्यसंकल्पः' त इमे सत्याःकामाः' इत्यादि श्रुतयो यथा सविद्योपं सगुणं ब्रह्म बदन्ति यर्थव-ईक्षतेर्नाग्रन्दम्' गौणश्चंन्नात्म ग्रन्दात्' आनन्दमयोऽभ्यासात्' 'विवक्षित गुणोपपत्तंश्च' अदृश्यत्वादिगुण्क धर्मोक्तंः' इत्यादि-भिस्स्त्रेंस्स्त्रकारा अपि सगुणं ,बद्ध निश्चिन्वन्ति । गुणानां ब्रह्मधर्मत्वेनाव्रामाणिकत्वं तेषां स्वयमेव वादरायणा-चार्याः, 'त्रियशिरस्त्वाद्यप्राप्तिरुपचयापचयाहिभेदे' आध्यानाय प्रयोजनाभावात्' इत्यादिभिर्निरस्यन्ति । तथा च श्रुतिस्त्रादि-सिद्धब्रह्मधर्माणांकल्पितत्वंबद्दन्तोऽईतिनः, श्रुतिस्त्रादि दासा-एवेति सिद्धम् । चतुर्भिरध्यायैर्विभक्ता खलुत्रह्ममीमांसा ।

तत्र प्रथमेऽध्याये वेदविरुद्धनानावादिमतोन्मूलनेन पारमार्थिक सगुणब्रक्षकारणतावादः स्थिरीकृतस्यव्रकारेः । द्वितीयाध्यायस्य प्रथमाध्यायकोप भृतत्वेन प्रथमाध्याय मिद्धान्तविकापस्यैव परिपोपणेन नात्राप्यद्वैतिनां समीदितार्थमिद्धिः । द्वितीयाध्यायः प्रथमाध्यायस्य यतोहिकापभृताऽत्तत्व, अविरोधाध्याय
पदेन न्यवद्वीयते, अत्तत्व च पूर्वाध्याय कथितार्थ विकापेण
सहाविरोधोऽस्य । संगृद्धन्ति च श्रीभाष्यकाराः—

प्रथमेऽध्याये प्रत्यक्षादि प्रमाणगोचरादचेतनृ।चत्संसृथा-चद्वियुक्ताच चेतनादर्थान्तर भृतनिरस्तनिखिलाविद्याद्यंपुरुपार्थ-गन्धमनन्तज्ञानानन्दैकतानमपरिमितोदारगुणसागरं निखिल-जगदेक कारणं सर्वान्तरात्मभूतं परंत्रक्ष चेदान्तवेद्यमित्युक्तम् । अनन्तरमस्यार्थस्य सम्भावनीय समस्त प्रकार दुर्धपणत्य प्रतिपादनाय द्वितीयोऽध्याय आरभ्यते ।

तथा च द्वितीयाध्याय गतानिस्त्राण्यपि निर्दिशेष वादस्य प्रतिकुलानि सगुणत्रह्म पारमार्थिकताबादस्यैवानुकुलानीति । द्वितीयाध्यायादनंन्तरं तृतीयाध्यायः । तत्र वैराग्योभयलिङ्ग पादयोससंसरतोजीवस्य संसारनिवर्तकस्य च परमात्मनः परस्परं वैषम्यस्वयमे ताद्य वैषम्यस्य च मेदघटितत्वेनाभेदवादिना-मिदमपि पादद्वयं विरुद्धमेवेति ।

गुणोपसंहारपादस्तु निर्गृणवादस्य हृदयञ्चलमेवेति । निर्गृणे व्रव्यणि कथं गुण समन्वयपरकगुणोपसंहारपादस्य चारितार्थ्य-मिति जानन्तु भवन्तः । गुणोपसंहार स्वीकारे चाहैतसिद्धान्त एव भवेत् भग्नः । मिथ्यात्वेन च निर्वाहकस्पनादिकं श्रुति खण्डन प्रायमिव

विद्याकर्मणां उङ्गाङ्गीमावादिपरं चतुर्थपादाभिधवकरणमपि मेदवादमेव पुरस्करोति । निहन्ति चाभेदवादम् ।

चतुर्थाध्यायस्तु फलाध्यायः, तत्र परमात्मसेविना जीव-स्पैव सांसारिक फलसाधन पुण्यपापरूप कर्माञ्लेप विनार्था, देहादुरक्रमणमर्चिरादिना देवयानेन गमनं परंज्योतिरूपसम्यद्य-स्वेनरूपेणाभिनिष्पत्तरपुनराष्ट्रचित्रचेति । तथा च चतुर्थाध्याये पूर्वोक्त विषयस्यैवालोचनेन-अद्धेतिनां कोनामजीव पदार्थः कथं तस्य वन्ध्वनिष्ठत्तये परमारमोपासनं काच ग्रुक्तिरिति सर्व-मिदं विषरीतमेव निर्विशेषचिन्मात्र ब्रह्मच्यतिरिक्तकृत्सनिध्या-वादिनामद्वैतिनामिति । अतो ब्रह्ममीमांसायांनाद्वैतवादस्याय-सरस्टेशोऽपीति ।

किश्च—'नेतरोऽन्तपपत्तः' मेदन्यपदेशान्त्रान्यः' अनुप-पत्तेस्तु न झारीरः' कर्मकर्तृ व्यपदेशान्त्रान्यः' 'अधिकन्तु भेद-निर्देशात्' अक्सादियन्त्रतदनुपपत्तिः' इत्यादिभिस्यर्श्वादरायणा-त्रार्थ्याः' जीय ब्रह्मणोरमेदनिपेषपूर्वकमेदपक्षंस्थापयन्ति । अद्वैतिनस्तुमेदनिपेषपूर्वकममेदपक्षंकल्पयन्ति । भेदप्रति पाद-कानां बादरायण स्त्राणामीपाधिक भेदपरत्वेनान्यथयन्ति च । कथं तेषां वादरायण स्त्रानुकुल्स्वमिति झानातीन्न मेव ।

परपश्चनिक्षेपपूर्वक पदार्थतस्य व्यवस्थापन पराणां ब्रह्मसूत्राणां यदि श्रुतिस्मृति विरुद्ध केवलं स्वक्ष्योल कल्पनामावेणेव, अभिनिवेश्व निवेश्वित सिद्धान्तविशेष रक्षणायः, अन्यथोन्नयनं तर्हि गतं ब्रह्मसूत्राणां पदार्थतस्य व्यवस्थापकत्वं परपश्चप्रतिक्षेपेक्वरतस्य विधावि तर्यववादस्य क्ष्यत्यत्व । तत्त्व द्वादि भिविक्ष्वतया व्याख्यातानि ब्रह्मसूत्राणि, तत्त्त्वप्रस्णसमालोचनपूर्वकं सम्य-गालोच्य निरस्तान्यस्मदाचार्य्यस्ततएव द्वष्ट्यः। अस्मा-

सिस्तुदिगृदर्शनमात्रमेवकृतमिति सिद्धं सर्वाण्येव ब्रह्मसत्राणि निर्विश्चेपाद्वैतवादस्य प्रतिकृलानीति । अथ रक्षामण्युदाहृतानि विश्विष्टाद्वैतसिद्धान्त प्रतिकृलान्यद्वैतमतस्येव साधकानि स्त्राणि

# समालोचयामः।

#### ( रक्षामणि:-१३०--१३१-- ५०-- )

'न स्थानतोऽपि परस्योभयलिङ्ग' सर्वत्र हो'ति सूत्रमप्यद्वैतिनामे-थानुकूछिमति निरुप्यते। न स्थानतोऽपि परस्येगीत सुत्रेहि नवः श्रवणात सत्यं वयमपि पश्यामो भवन्त एव किच्चिद्य निपेध्यं सूत्रकारा मन्यन्त इति । निपेष्यं च प्रसक्तमेव नाप्रसक्तमिति । कि सुत्रोपात्तमेर्योचितसुताध्याष्ट्रतमिति तु विप्रतिपन्नमिदम् । अत्र स्थान-वोऽपीत्यपि शब्देन समुख्यार्थेनान्वयाद् नवः, स्थानतः स्वरूपतश्चीभय-लिङ्कं न ब्रह्मोति स्वरसमन्बयोभवति भगवत्पादमते । सत्यं प्रजापति वाक्यमात्रस्यात्र विचार्य्यत्वे स्थानप्रयुक्तदोपशङ्कामात्रं तहाक्यरःस्या, प्रसक्तमिति न स्थानतीदीप इति, दोपस्थाध्याहार इति समस्त्यवसरः कल्पनायाः, परुन्तु नेदं सम्भवति, यतः सर्वत्र पद्वयथ्यमत्र समा-पद्येत । 'सर्वत्र पदप्रयोगेणहि सर्देपां वेदान्तवाक्यानां विवक्षा, 'सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशादि,त्यादी क्रस्प्तेति । सर्ववेदान्त तात्पर्य्य विषय एतात्र विचार्य्यते, नतुः वाषयविशेषगृहीतापुरुपार्धगन्धशङ्घानिपेधादिकम्। तदिदं सिद्धम् - यत् न स्थानतः, इति सूत्रगतस्य नको न दोवंणाध्या-हुनेनान्वयः। सम्बन्ध्याकांझाहि श्रुतेनोययछिङ्कपदेनेव समर्प्यते। नहि प्रजापतियाषयश्रवणानन्तरं श्रह्मणिदोपशंका कस्यापि समापति।

सर्वत्रही'ति हेत्वंशेतुनाध्याहारदोषः, यतः — अनन्तरसृत्रातं मतः हचनषरमञ्जानुषञ्यते । अतहचन पदेनत्वनुभयसिङ्कयचनं विवश्यते । तथनिर्विशेषवचने पर्यवस्यतीति मगवन् पादमत तात्पर्यस् । एतेन <mark>देतुरस्यस्य स्वेष्टानु</mark>सारेणाध्याहारो न न्यास्य इति शङ्काषि—परास्ता । नहि सूत्रानुपस्थितं किमेध्यत्र योज्यतेऽस्माभिः। भवन्मतेतु दोपादि पदस्य सूत्रानुपस्थितस्याध्याहारान्नानुपङ्गः।

तथा च सर्वाणि वेदान्त वाक्वानि न सविशेषश्रद्भवराणि, निर्वशेषकतात्त्रश्रीकत्वादितिन्यायप्रयोगस्येवात्र विवक्षितत्यान्नदोषः। सवन्मतेतु—ब्रह्मनिदीपम्, सर्वश्रीभवित्रङ्गत्वादित्यत्र न केवलं सर्वत्र पदम् किन्तूभयपद्गापि व्यर्थमिति, व्यर्थ विशेषणत्वात् व्याप्यस्वा-सिद्धिरिति॥

## ( अत्र श्रीभाष्यातुयायिनः )

सर्वाणि ब्रह्मस्त्राणि यदि श्रीमाष्यकाराणामेवानुक्रुलानि
तहि-'न स्थानतोऽपि परस्थेत्यादि कतिपंयानि स्व्राणि,
अद्धेतिनामेवानुक्लानि न श्रीभाष्यकाराणामिति रक्षामणेः
प्रतिक्षावाक्यं न केवलं श्रममात्रं किन्तु श्रृतिस्त्रार्थाज्ञाननियन्थनत्वमपीति । वयमपि स्वीकुमोनजाकिश्चिद्य निपेध्यमस्ति,
परन्तु—निपेध्यं च प्रसक्तमेव नाप्रसक्तमिति न्यदुक्तं भवता
तदसङ्गतममूलञ्च । विद्यमानत्वमात्रस्यनिपेध्यंप्रत्यप्रयोजकत्वात् । प्रसक्तत्वादेवानिपेध्यत्वस्यापिजागरूकत्वेन वैपरीत्यस्पापिवक्तुं श्रव्यत्वाच । तथा च निपेध्यंप्रति न प्रसक्तत्वा
प्रसक्तत्वादीनां प्रयोजकत्वं किन्तु—अभिमतवस्तु सम्बन्धानर्हत्वस्य—अन्नामाणिकत्वस्य वा सर्वानुगतं प्रयोजकत्वमविवादम् ।
तादशंप्रसक्तमध्याहृतवेत्यन्यदेतत् । नचाध्याहारस्य दोपत्वंवादशंप्रसक्तमध्याहृतवेत्यन्यदेतत् । नचाध्याहारस्य दोपत्वंवादशंप्रसक्तमध्याहृतवेत्यन्यदेतत् । नचाध्याहारस्य दोपत्वं-

सर्वत्रंव परस्परं श्रुतिस्त्रयोनां विरोधप्राप्तावध्याहारेण विरोध श्रमनं शिष्टकृत्यमेवेति । अतो 'न स्थानतोऽपीति सत्रे ''पृथि-व्यादि स्थानस्थितस्यापि परस्य ब्रह्मणोनापुरुपार्थगन्धः, यतस्य-र्वत्र श्रुतिस्मृतिपु ब्रह्मण उमयलिङ्गश्रवणात्" इत्यर्थे दोपस्या-ध्याहारेऽपि न दोपः । समस्त कल्याणगुणाकरत्य निखिल-दोपप्रतिमटन्वरूपोभयलिङ्गस्य-'अपहत्तपाप्माविजरो विमृत्यु-विश्वोको विजिषस्तोऽपिपाशस्यत्यकामः सत्यसंकल्यः ।

''समस्तकल्याणगुणात्मकोऽसौ'स्वद्यक्तिलेशाद्यृत भृतसर्गः।
तेजोवलेश्वर्यं महावदोधसुविर्ययक्त्त्यादिगुणैकराशिः।
'परःपराणां सकलां न यत्र क्लेशादयस्मिन्त परावरेशे।
इत्यादिभिः सहस्रगः श्रुतिस्मृत्यादिपु स्पष्टतया प्रतिपादनं विद्यते। अतो दोपस्येव निपेधः प्रामाणिको न तूभयलिङ्गस्य। सत्रोपात्तोभयलिङ्गनिपेधे पूर्वोपदिश्वितोभयलिङ्गप्रतिपादक श्रुतिस्मृतिविरोधो दुर्वार एव भवेत् सत्रकारस्य।

वस्तुतस्तु लोकान्तरेषु सश्चरतो जीवस्य जाग्रत् स्वप्नसुपृप्ति मूर्च्छाविचार परेस्तचद्धिकरणेदीप दर्धनात् वैराग्योदयाय जीवस्य तचद्वस्था विशेषाः, निरूपिताः । तादशनिरूपणानन्तरं परमप्राप्यभूतस्य ब्रह्मणोऽपितचद्वस्थागताः दोषास्सन्ति न वेति विचारोह्यावस्यकः । यद्यपि परमात्माह्यकर्मवश्यस्तथापि-"यः पृथिन्यां तिष्ठन् य आत्मनि तिष्ठन् यश्रश्चिषि
तिष्ठन्" इत्यादिभिर्वाक्यं परमात्मनोऽपि जाग्रत् स्वप्नमुप्तः

प्त्यादिस्थानेपु वर्तमानत्त्रेन । अनिच्छयापि नाना विधा-श्रुचिदेहादिसम्बन्धस्य दोपावहत्त्वेन च, ताद्य तत्तत्त्स्थानसम्ब-म्थगताः दोपाः परमारमानंस्पृश्चन्ति न वेति विचारेण परमा-स्मनो निदोपत्त्वकल्याणगुणाकरत्व समर्थनायारम्धमिद्युप्तय-लिङ्गाधिकरणम् ।

तत्र स्थानप्रयुक्तदोपस्य निषेध्यभूतस्य प्रक्रान्तत्वेन प्रसक्त-मेव निषेध्यमिति भवत्पक्षेऽपि-"न स्थानतोऽपि परस्योभय-लिङ्कं सर्वत्रहि" इत्यत्र प्रमक्तदोपनिषधेन नाध्याहारदोपोऽप्य-स्माकमिति।

सर्वत्र पद वेंयध्योक्तिरिष भव्तां विचारग्रन्येव । यदि
सर्वत्र पदेन सर्वपां वेदान्तानां तात्पर्य्य मुख्यते तर्हि—"सर्वत्र
प्रसिद्धोपदेशादि'त्यत्रंव भवदीय सर्वग्रंसयस्य निर्मृलनेन, उत्तरसत्राणां सर्वेपाम्रत्थानमेव निर्मृलंस्यात् । "न स्थानतोऽपि
परस्येत्यत्रापि सर्वत्र पदेन सर्वार्थसिद्धानुत्तरस्वत्रणांवयर्थमनिवार्यमेवभवतामिति । अस्माकन्तु याद्याग्रङ्कावारणार्थसर्वत्र
पदं प्रविष्टं तद्विपयस्य प्रामाणिकत्व सम्पादनेऽपि पक्षान्तरः
निराभपूर्वकतत्तद्विशेपस्यरूप शोधनाय सर्वेषां सत्राणां परमावक्यकत्वमेवेति । "उभयलिङ्गं सर्वत्रही'त्यत्र समस्तकल्याणगुणाकरत्वनिखलदोपप्रतिभटत्वरूपोभयलिङ्गस्य सर्वत्र पदेन
भृतिस्मृत्वादिषु प्रामाणिकत्वेऽपि शंकान्तर वारणार्थं भेदादिति
चेन्न प्रत्येकमतद्वचनादि'त्यादिस्याणां सार्थव्यं योग्यमेव ।

भवन्मतेतु सर्वत्र पदेन सर्व वेदान्ततात्पर्यस्यैव ग्रहणेन निर्वि-श्रेप त्रक्षच्यतिरिक्तं कृत्स्नंमिथ्येत्याकारकस्य भवत्कृटप्रसिद्धस्य-तादक्षतात्पर्य्यस्येकत्रसिद्धौ निःश्रेपश्रमनिष्टचिसम्भवेन कथं पुन-कत्तरद्वत्राणाम्रत्यानं न वैयर्थ्यमिति विमृश्चन्तु विद्वांसः ।

यद्प्युक्तम्-भवन्मतेतु "र्ब्रक्षनिदोंपं, सर्वत्रोभयलिङ्ग-त्वादित्यत्र न फेवलं सर्वत्रपदं किन्त्भयपदमपिन्यर्थमिति, व्यर्थविशेषणत्वात् , व्याप्यत्वासिद्धिरिति । तद्प्यसङ्गतम् , अञ्जमानघटकतक्तपदानांतक्तदर्थनोधकतया परमावश्यकत्वात् ।

श्रुतिस्भृत्यादि योधकत्वेन सर्वत्रपदं निरस्तनिखिलदोपत्व समस्तकल्याण गुणाकरत्व ह्रप लिङ्गद्वयनोधनायोभयपदं च चारितार्थ्यमेव । निहं लिङ्गपदं निशिष्टाह्वैतिनाम्चभयलिङ्गत्वे-ह्रदं येनकशंचिद पिभवदीयशंकोत्थानमपिसयुक्तिकं भवेत् । वस्तुतस्तु व्यर्थविशेषणत्वेन व्याप्यत्वासिद्धिकथनमपि भवतां निर्मूलमेव यतोहिवादिप्रतिवाद्युगयसम्मतत्व एव व्यर्थविशेषणत्वेन व्याप्यत्वासिद्धिरितिनियमस्य-नीलधूमवानित्यादो दर्शनेन-एकतरपक्षमादाधासिद्धिकथनमसङ्गतमेव । नह्यनुमानं येन प्रयु-ण्यतेतन्मतरीत्येव नीलधूमवानित्यादौ व्यर्थ विशेषणत्वेन व्या-प्यत्वासिद्धिः, न प्रतिवादिरीत्येति-तथा च सर्वत्रोमयादि-पदानां व्यर्थ विशेषणत्वेन व्याप्यत्वासिद्ध्युद्धावनं निर्मूलमेवेति-

किश्च यादशन बुद्धियमवेन व्यर्थविश्वपणस्यात् व्याप्यस्या-

सिद्धिरित्युद्भाव्यते, तादशंन युद्धिवेभवेन । स्वगृहं किन्न दृश्यते भवता-यतोहि, ब्रह्मनोभयिङ्किमिति भवदीय प्रया-गेऽप्युभयपदं वैयर्थ्यमेव केवलेन लिङ्कपदेनैव समीहितार्थलामस्य सिद्धत्वात् । तस्मात्स्वमतसिद्धवेयर्थ्यदोपस्य प्रतारोपणंभव-दृश्चानकृत्यमेवेति ।

ख्याद्वीतनांकी दशी स्थितिः, न स्थानतो प्रिप्त परस्या मय-लिङ्गं सर्वत्रही"ति सत्रे, इति, प्रसंगाद्विचार्यते – नजः, उभय-लिङ्गपदेनान्ययं विधाय "स्थानतः स्वरूपतथ नो भयलिङ्गं बद्धा सर्वत्र निर्विशेषत्य श्रवणादिति शंकराभिमतिमिति भवन्तो वर्ण-पन्ति । तद सङ्गतमेव, "त इमे सुत्याः कामाः, सत्यसंकल्यः, यः सर्वज्ञः सर्ववित्"

पराऽस्पञ्चक्तिर्विविधैवश्रूयते स्वाभाविकी ज्ञान वल-क्रिया च' समस्तकल्याणगुणात्मकोऽसौ" इत्यादि सगुणप्रति-पादक श्रुतिपुराणादि विरोधात् ।

तथा च तादशानुमानस्यश्रुत्यादि वाधग्रस्तत्वेन न तेन निर्विशेपत्वसाधनंयुक्तम् – निर्विशेपत्वसाधनंयुक्तम् – निर्विशेपत्वसाधनंयुक्तम् – निर्विश्व सविशेपत्वस्यापिनिपेधे सगुण प्रतिपादक श्रुतिविरोधादप्रामाण्य-मेन स्त्राणां मन्तन्यं श्रुतिप्रामाण्यस्य सर्वपूज्यत्वात्, श्रुतिस्त्र-विरोधे सन्नाप्रामाण्यस्य न्यासाधिकप्रदीर्भविद्मः स्वीकृतत्वाच ।

आनन्दमयाधिकरणे श्रुतिसूत्रविरोधं सूत्रस्वण्डनस्य, अत्र सूत्रेण श्रुतिस्वण्डनस्य च परस्परं भवतां विरोधाधिक्याच। यदि चेद्मगवतस्यत्रकारस्योभयिकङ्गत्व निर्पेषे तात्पर्यस्यात्ति 'स्थानतोऽपि परस्यनोभयिकङ्गं सर्वत्रहिं' उभयिकङ्गंने'ति वा सत्रकरणं ध्रुवंस्यात् । येन द्रान्ययादिवहुक्छेश्वस्याप्यवसरोभवतां न स्यादिति । तस्मात्परमाप्ततमस्य भगवतो न्यासार्यस्य भृतिविकद्धतात्पर्यकल्पनेन स्वदोपस्यपरत्रारोपणमात्रमेयाद्वैतिनाम् ।

किञ्च 'अदृश्यत्वादिगुणकधर्मोक्तः' अन्तस्तद्धर्मीपदेशात्' विवक्षितगुणोपपचेश्चेत्यादिभिः पूर्वोक्तैः, सिद्धान्तस्त्रश्नैः, अदृश्यत्वादिनामपि' गुणत्वं तेषां त्रक्षधर्मत्वञ्च प्रसाध्यव्रद्धेकान्तै-स्तचदसाधारणधर्मविश्चेपैः जीवंन्यावर्त्य साधितस्य सगुणस्वरूपस्य त्रक्षणः पुनरुचरत्रं 'न स्थानतोऽपि परस्योभयिलक्षं सर्वत्रद्दीति, उभयिलक्ष्मिषकरणे ताद्यः सगुणस्वरूपस्यनिपेधे सित सत्राणां परस्परविरोधन व्याहृतमापित्वमपि सत्रकारस्य दुर्वारमेवाद्वैतिनामिति।

अस्माकन्तु पूर्वोक्तेस्युत्रैस्सगुणस्त्रह्मपस्य साधितत्वेन नि-देवित्त्वसमर्थनाय् परत्रक्षण उभयलिङ्गाधिकरणमिति न कोऽपि श्रोदश्वमायकाञ्च इति ।

किञ्च 'तदनन्यत्वमारम्मणश्चव्दादिभ्यः' इत्यधिकरणे कारणातिरिक्तस्य सर्वस्यमिथ्यात्वस्याद्वेतसिद्धान्तसिद्धत्वेन पुन-रुत्तरत्र निर्विश्चेपमात्रसत्यत्वस्य तदितिरिक्तस्य मिथ्यात्वस्य चोभयिळङ्काधिकरणं वर्णनेन निष्प्रयोजनत्वपुनरुक्त्यादि दोपा- णां समावेशेन तादशाधिकरणस्यत्रैयर्थ्यमनिवार्थमेवाद्वेत-सिद्धान्ते ।

न केवलं वैयर्थ्यमेवोभयलिङ्गाधिकरणस्य किन्तु नजः, व्यवहितेनोभयलिङ्गपदेनान्वये साध्यपद दुर्भिक्षोऽपि महान् क्लेशः।

ब्रह्मनोभयलिङ्गं किन्स्यन्यतरलिङ्गं तत्रापि न सविशेपलिङ्गं किन्तुनिर्विशेपलिङ्गमित्यादिबह्वध्याहारक्लेशोऽपितन्मते ।

सम्भवत्यव्यवहितान्वये व्यवहितान्वयस्य त्याज्यत्वेन नजः
स्वरससिद्धसिन्निहितान्वयत्यागेन, द्रस्थोभयिलिङ्गपदान्वयेन
द्रान्वयकव्यनमिष भवतामिषकम्। ज्ञाप्यस्वरूपातिरिक्तेज्ञापकपरेण
लिङ्गश्च्देन निर्विश्चेपत्वप्रहणमप्यत्यन्त विरुद्धम्, निर्विश्चेपत्वस्यधर्मानभ्युपगमात् । तथाचोभयलिङ्गधटक लिङ्गश्च्देन निर्विश्चेपत्वप्रहणंकृत्वा तस्य निर्पेच्यतावच्छेदककोटी निवेशनमप्युनमत्तप्रलापमात्रम्, किन्नामलिङ्गं निर्विश्चेष लिङ्गश्च्दस्य धर्म्यति
रिक्त धर्मपरत्वस्य सर्व प्रसिद्धत्वात् । तत्र धर्मादिस्वीकारे
निर्विश्चेपाद्वैतभङ्गः, अस्वीकारे च लिङ्गश्च्देनप्रहणमयुक्तमित्युभयतः पाञ्चारञ्जुरिति ।

किञ्चहेतुरप्यसिद्धा ज्ञन्य निर्विशेषत्वअवणादित्यनुमान भरीरं भवतामिति तत्र निर्विशेषत्वस्पहेंतुरेवासिद्धः । सगुणस्वरूपसगुणविद्या प्रतिपादकानां बहुनां
भृतिद्धत्राणां सद्भावात् । भृयस्यस्सगुणश्रुतयः, सगुणविद्या-

प्रतिपादकानि च बहूनि वाक्यानि, इति भविद्रियि स्वीकाराच ।
तेपां तत्र तात्पर्यं नास्तीतिमवतां कपोलकल्यनामात्रत्वात् ।
सर्वत्रनिर्विशेपत्वश्रवणादित्युक्तौ-यः सर्वज्ञः सर्ववित्, स्वाभाविकीज्ञानवलक्रियाचेत्यादिसगुणप्रतिपादकश्रुतिश्रतिर्वाधसद्मावेकथमसिद्धंन हेतुनास्वार्थलामोहेतोरसिद्धिनदोप इति च
भूषिष्ठकल्पनाविशेपोऽधिकः। सर्वत्रपदेन निर्विशेपत्वग्रहणे. प्रमाणाभावेन तेन तद्ग्रहणस्य निष्प्रमाणिकत्वाच । निर्विशेपत्वस्याप्याहारिष्याहार एव दोपः तस्यदोपत्वेन भवद्मिःस्वीकृत
त्वाच्च । ब्रह्मनोभयलिङ्गं सर्वत्र सविशेपत्वश्रवणादिति वैपरीत्यस्याप्यनिवार्य्यत्याच्च । तस्मात्सर्वत्रपदं सर्वत्रवाद्वैतिनामन्यकारमापादयतीति सिद्धम् ।

एतेन—सर्वत्रहीति हेत्वंशेनाध्याहारदोपोयतः, ''अनन्तर-सत्रगतमतद्वचनपदमत्रानुपज्यते । अतद्वचनपदेनत्वनुमयलिङ्ग-वचनं विवक्ष्यते तच्च निर्विशेषवचने पर्य्यवस्यतीतिनाध्या-हारदोप इति भगवत्पादतात्पर्यमित्युक्तिरपि निरवसरानि-र्मुला च ।

अतद्भन पदेन निर्विशेष ग्रहणस्य स्वक्रपोलकल्पितत्वात् । पूर्वोक्त सविशेषत्व प्रतिपादक प्रमाणद्यत थिरोधाच्च । अत-द्वचन पदेन सविशेषत्व ग्रहणस्यापिनिराबाधत्वेन भवदीय सकल प्रयासस्यमृगतृष्णायभाणत्वाच्च ।

किश्चातद्वचनपदेनाप्रासङ्गिकाप्रस्तुत निर्यिशेष ग्रहणे-

प्रकृतैतावत्वंप्रतिपेधति ततो त्रवीति च भूयः। इत्युत्तरस्त्र-

अरूपवदेवहि तत्प्रधानत्वादिति सत्त्रमप्यत्यन्त विरुद्धमद्वैति-नाम् । श्रीमाप्यकाराणामेवाजुक्कसिद्मपि सत्रम् । यदि निर्विश्चेपमेव ब्रक्षाभिमतमस्ति वादरायणाचार्य्यस्य तर्हि वति-निर्देशमक्कत्वा स्यष्टमरूपमिति, निर्गृणमिति, वा, क्रुतोनोक्तम् ।

अतोऽरूपवदेवेति वदतस्यत्रकारस्य निर्विश्लेष निराश्चेन सविश्लेष सगुणब्रक्षवाद एव इदयङ्गमः- अन्यथावतित्रत्य-यस्य वैयर्थ्य प्रसङ्गोऽनिवार्थ एव भवेत् ।

### ( रक्षामणिः— १३४— ए०- )

अरूपविदित्तसूत्र' समालोचयामः इदमेवास्माकं वक्तव्यं यद्त्र श्रीभाष्यसते — तन्नियांहकत्वादित्यत्र न केवलं तस्पदेन शरीरमहणेन तन्नियामकत्वेन विवक्षानभवति किन्तु — भोक्त्रापिससूत्रादि सिद्धस्यैय पुनरपि 'न स्थानतोऽपि' इति प्रथमसूत्रार्धसाधितस्यैव वा तन्मत स्पपादनात्, अरूपवत्स्त्र वैयर्ध्यमिष समापतति । मात्राखाघावंतु वैया-करणानामेव पुत्रोत्सवाय न वैयासिकानामिष, अतोऽरूपेपदं निर्गुणं-बोधयति, अरूपवत्पदमिष तद्धितान्तस्य नवा तत्पुरुपेण निष्यन्नं तदेवतु वोधयतिति कथं श्रीभाष्यानुयायिनामतु कूछमिदं सूत्रमिति ।

तद्दि श्रीभाष्याद्यनवलोकनैकनिचन्धनस्याद्सङ्गतम् ।
तथाहि यदुक्तं तावत् 'मोक्त्रापित्तं' स्त्रादि सिद्धार्धप्रति पादकत्वाद्वैपर्ध्यं स्त्रमिद्दिमिति तन्नावसर्रातः श्रीभाष्यसिद्धान्ते—
उपासकस्योपास्यतया इदयायतने सन्निहितस्य परमात्मनः अरीरान्तर्वर्तित्व मात्रेण भोगप्रसङ्गमार्थक्य—'सम्भोग प्राप्तिरिति
चेन्न वैशेष्पादिं' तिस्त्रेण सभाहितम् । यथा कार्य्यवद्यात् परगृहं
प्रविष्टस्य गृहंसिन्निधिमात्रेण गृहपतित्व प्रयुक्तानर्था भ्युद्य
माक्तं न भवति, तथोपास्यत्याय इदयस्थस्य शरीर् सन्निधिमात्रण, शरीरत्वप्रयुक्त मोक्तृत्वापित्रनीस्ति स्पष्टीकृतंश्रुतप्रकाशिकायाम् । विलक्षणत्वाधिकरणे 'नतुष्ट्यान्तभावादि'
रयादौत्रक्षणोत्तगच्छरीरत्वप्रक्तम् । तत्रपुनः, जगच्छरीरत्व
प्रयुक्तं भोक्तृत्वादिकमाद्यंक्य— 'भोक्त्रापत्तरिभागक्तेत्स्याक्लोकवत्' इतिस्त्रंणसमाहितम् ।

शरीरविशिष्टस्य जीवस्य सुखदुःखादि मोक्तृत्ववत्, जग-च्छरीरकस्य परमात्मनोऽपि सुख दुःखादि भोक्तृत्वं कृतोनेति जिज्ञासायां ताद्योन सूत्रेण समाधने सूत्रकारः, तत्रदृष्टान्त-माह—लोकवत्, यथालोके राजशासनानुवर्तिनां तद्विवर्ति-नांच राजानुप्रहनिप्रदृक्त सुख दुःखयोगेऽपि न शरीरित्व- मात्रेण शास्त्रे राज्यपि शासनाजुवृत्यतिष्ट्वि निमित्ति सुख-दुःखयो मेर्निकृत्व प्रसङ्गः, तद्वत् शरीरितंत्र मात्रेण नेक्बरस्य सुखदुःखादि भोक्कृत्वप्रसङ्गः।

तथाच मुख दुःखादि भोक्तृत्वं न ग्ररीरत्वप्रयुक्तं किन्तु कर्मारच्य ग्ररीरत्वप्रयुक्तमेव, ईश्वरस्य तदभावादद्वणमिति समाधान ग्रन्थार्थः।

अरूपवदिति सूत्रेतु न 'तेन रूपेणपूर्वपक्षात्थानं समाधानञ्च, येन पुनरूक्तरेयसरोभवताम् ।

तथाहि— कर्मबश्यस्य स्वक्रमंत देव मृतुष्पादि नानावि-धरूपत्वं सर्वेषां नामरूपच्याकरणंहि . त्रह्यात्मकवीवानुप्रवेशपूर्वकं तच्च—अनेन जीवेनात्मनाऽनु प्रविष्यःनामरूपे व्याकरवाणीति अतिसिद्धम् । ताद्यः नामरूप—व्याकरणत्वेन, त्रह्य-णोऽपि तदात्मभूतस्यदेवमनुष्यादिरूपत्वं तन्नाममाक्त्य-श्रास्त्येव, ततश्च विधिनिपेधोगाचरत्वेन त्रह्मणोऽपि कर्मवश्यत्व मवर्ज्जनीयमिति प्रकारान्तरेण शंकान्तर वारणार्थमरूपवदिति स्त्रम् । तथाच वैयथ्योद्धावनं भवतां श्रीभाष्याद्यर्थाञ्चाननिवन्ध-नमेवेति सिद्धम् ॥ भोक्त्रापचरिति स्त्रस्य यथा वैयथ्ये शंक-रादिमते तथोक्तं श्रीभाष्यकारैः—

यत्तु परेत्रर्क्षकारणवादे भोक्तृभोग्यविभागामावमाशंक्य समुद्रफेन तरङ्गदृष्टान्तेन विभागप्रतिपादनपरं ख्रतं ब्याख्या-तम् । तदयुक्तम, अन्तर्भावित शक्तयविद्योपाधिकाद्ब्रह्मण स्मृष्टि- मन्युप गच्छतामेवमाक्षेपपरिहारयोरसङ्गतत्वात् । कृतरणान्तरगत शक्तयविद्योपाच्युपहितस्य भोक्तत्वादुपाधेश्च भोग्यत्वात् । विल्ल श्रणयोस्तयोः परस्परमावापित्विहि न संभवति । स्वरूपपरिणा-मस्तु तैरपि नाम्युपेयते । न कर्माविभागादिति चेन्नाना-दिस्वादिति क्षेत्रज्ञानां तद्गत कर्मणाञ्चानादित्वप्रति पादनात् ।

स्यरूपपरिणामाम्युपगमेऽपि भोक्तृमोग्याविभागाशंकाकस्य-चिदपि न जायते—मृत्सुवर्णादि परिणाम रूप घटशराव कटक स्रुक्टादि विभागवद् भोक्तृभाग्य विभागोपपत्तेः । स्वरूपपरि-णामेच ब्रक्षण एव मोक्तृ भोग्यत्वापिचरिति प्रुनरप्यसामञ्जस्य मेवेति । एवं विधानां श्री माष्यकारैः कृतानां दूपणानां किस्त रमद्वैतिनामिति ।

निर्विशेष ब्रक्षणस्यत्रकारस्येष्टत्वे कथमरूपं निर्गृणमिति वा नोक्तं स्पर्धनिवन्धनत्वात्यत्रकारस्य । कथंचन निर्विशेषप-रत्वे वतिप्रत्ययस्य वैयर्थ्यम् । मात्रालाघवन्तु वैयाकरणानामेव न वैयासिकानारमिति, भवता किमर्थं कल्प्यते कल्पनायाञ्च किम्पूलं केवलं कथामात्रेणंव सन्तुष्यते । ज्ञातसमप्रशास्त्र रह-स्यानां यत्ररूपेण समप्र वेदान्तार्थप्रकाशन तंत्यराणां मगवदाद-रायणाचार्य्याणां मात्रालायवं नाम्तीतिरिक्तमिदंवचनम् । भगवता पतञ्जलिना च्याकरणाध्ययनस्य किम्प्रयोजन मुक्तमित्यप्यञ्चातं भवता, अन्यथा नेदश मसंगतं वचनं भवेरसवतः । किञ्च , स्वत्रुक्षणाञ्चानमुलोऽपि भवदीयकल्पनाविशेपः-सूत्रुलक्षणमित्य मामनन्ति तत्त्वज्ञाः ।

> ''अल्पाक्षर मसंदिग्धं सारवद्विश्वतोष्ठसम् । अस्तोममनवद्यंच सूत्रं सूत्रविदो विदुः ॥

अत्रस्पष्टमेच सूत्रेऽल्पाक्षरत्व ग्रुच्यते—यदि न्यासा-चार्यस्यनिर्गुणे तास्त्रर्थं स्यात्तर्धि कथम्, अरूपम्, निर्गुणम, इति वा नोक्तं यतोहि —अल्पाक्षर मसंदिग्ध मित्यादि सूत्र स्रक्षणमपिसङ्गतंभवेत् । तस्माद प्रामाणिकी कल्पना भवत एव शोभते—- नतु न्यासाचार्य्याणांमिति ।

'तेन तुस्यं क्रियाचेद्वतिः' इतिपाणिनीय सूत्रेणसाद्द्ययं निवन्धन वित्रत्यस्य प्रकृत्यर्थवोधकत्व मात्रमितिस्वीकारे स्याकरणतंत्रविरोधोपि दुर्वार एव । अतोभवन्तः स्वराचारेण यथा तथा वद्दन्तु न प्रामाणिकानांकाऽपि र्धातः । स्याससूत्रे तु सर्वत्रेव मात्रालाध्यमस्ति न कुत्रापि निष्प्रयोजन-मकमपियद मक्षरंवा विद्यते—अतएव सर्वतोभावेन मान्यास्ते—तस्मादस्रयवदिति सूत्रमप्यद्वैतिनांप्रतिक्र्ल मेवेति सुनिश्चितम्।

वैधर्म्याच न स्वप्नादिवत्" नाभाव उपलम्धेरि" त्यादि-सूत्रैः योगाचारादिमतिनराश्च प्रसङ्गेनाद्वैतमतमपि निरस्यन्ति वाद-रायणाचार्थ्याः । तस्माद् प्रससूत्रकारवादरायण सिद्धान्तविरूद्ध एवाद्वैतसिद्धान्तः स्वतंत्रसिद्धः काल्यनिकश्चेति । यन्त्रवकैश्चि-

## ( रक्षामणि:-१३६--१४०--१०--)

"वादरायणापाय्यां हि न केवळं " न स्थानतोऽपि" इत्यादिष्र्यः, किन्तु मुक्ते गेतिनिरपेक्षत्व न्यवस्थापकः स्वाप्निकमायिकत्य न्यवस्थापकः स्वाप्निकमायिकत्य न्यवस्थापकः स्वाप्निकमायिकत्य न्यवस्थापन परेश्वान्यः स्वृंद्रप्यद्वे तमतमेव स्वादरणीयं मन्यन्तं। योगाचारमताद्वे त मतस्य महान् विशेषः, इति न योगाचारमतीनरसनमेवाद्वे तमत निरसनम् ॥ नाभाववपढन्थः, इति, अर्थानामभाव वपळ्यमानत्तेन निरस्यतं। इदंच येपा मतंऽथस्य नीपळिन्थरेव, वस्येव मतस्य निरसनं मविद्व महितः। निह योगाचारमतः इवाद्वे तमतेऽर्थस्य झानातिरक्ता कारवतोनोपळिन्थरेव स्वीक्रियते। वपळम्यमानस्यार्थस्य वाधिनत्त्व मात्रमेव मृगवत्पदा मन्यन्त इति। तद्विप परास्तंयुद्र्मिष गत्वा योगाचार मतादिविशेषात्वे ॥

नहि वयमपि श्रूमो भयन्तः योगाचाराः किन्तु तद्जुयायिन इति । न श्राक्षणं हन्यादित्यादिकं नासिप्रयुक्त हनन निर्पेधपरं किन्तु सर्वविधप्राणवियोग निर्पेधकम् ।

योगाचारेण यदि प्रकारान्तरेण जगदपलप्यते भवतापि प्रकारान्तरेण तर्हि जगतोऽमायस्याऽन्ततो गत्वा--उभय सिद्धत्वेन योगाचार मतात् शंकरमते को विशेषः।

जगदपलापि योगाचारमत निग्रहकर्तारो वादरायणाचार्याः कथं न शंकरमतनिग्रह कर्तार इति जानन्तु विद्वांसः।

अर्थानाम्रुपलभ्यमानत्वेनाभावं निपेधति वादरायणाचार्य्यः त्वयातु किञ्चित्कालादनन्तरं वाधादेवाभावः साध्यते । तर्हि मावविरुद्धामाव साधनेन कथं न वेदवाहानुयायिनो भवन्तः । मायापदेन स्वार्थलामस्तु आञ्चामोदकमात्रमेव । मायावयुनं ज्ञानमित्यादिं प्रमाणैः विचित्रसर्गकरत्वमेव मायापदप्रयुत्ति-निमित्तं नतु त्यदमिमतं मिथ्यात्वादिकं निर्मृलं कपोल काल्पनिकम् । यथाच मायाद्यव्दो न थ्यात्वपर स्तथा पूर्वमेव विवेचितः । अत्तिसद्धं, वेदान्तसूत्रविरुद्धमेवाद्वतमत-मिति ।। एतावता प्रवन्धेन वेदान्तस्क्षामणि प्रथम भागोक्तानां श्रीभाष्यद्पणाभासानां निराद्यः कृतः । अथ द्वितीय मागोक्त-मिथ्याप्रलाप प्रद्यमनाय, आनन्दमयाधिकरणार्थो विचार्यते ।

# 443£8£99

# "आनन्दमयाधिकरणार्ध त्रिचारः"

"तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशस्संभृतः" इत्यारभ्य-तस्माद्वा एतस्मादिज्ञानमयाद्वन्योऽन्तर, आत्मानंदमयः" इत्यत्र
जगत्कारणत्यावगत आनन्दमयः प्रत्यगात्मनोऽर्थान्तरभृतः
सर्वज्ञत्य सर्वश्वक्तित्वादि विशिष्टः परमात्मा,-आहोस्विज्ञीवः,
इति संश्वयः ।

तत्र जीव एवानन्दमय इति पूर्वपक्षिणः सांख्याः । तन्ति-रसनेनानन्दमयः एरमार्त्मवेति वेदान्तिनः ।

"साख्य सौगत चार्वाक ग्रंकराच्छंकरोदयः" इत्यिम-युक्तोक्त रीतिमनुस्त्य पुच्छत्रक्षवादिनोऽद्वैतिनोप्यत्रानन्द-मयस्य जीवत्वं बदन्ति । तत्रभगवता ज्यासाचार्यण- 'आनन्दमयोऽस्यासात्' ''विकार शब्दान्नेति चेन्न प्राचुर्ट्यात्'' तद्वेतुच्यपदेशाच्च'' मांत्रवर्णिकमेवर्च गीयते'' नेतरोऽज्ञुपपत्तेः' मेदच्यपदेशाच्च, कामाच नाजुमानापेक्षा'' अस्मिन्नस्य च तद्योगंशास्ति'' इत्यष्टामिः सूत्रैः सर्वमपि विरुद्ध-मतं निरस्य, आनन्दमयः परमात्मा इतिपक्षः स्थापितः।

श्रीमाष्यक्रद्धिः श्रुत्यादित्रमाणैः सत्तर्केः समीचीनन्यापेश वेदविष्ठावकान्निरस्यानन्दमयः परमारमा एव नतु जीव इति वेदान्तसिद्धान्तः संरक्षितः । तथाहि- नजुच "त्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठा" इत्यानन्दमयादन्यद्त्रक्षेति प्रतीयते । नैयम्,, त्रक्षेय स्वस्वमाव विशेषेण पुरूप विभन्त रूपितं शिरः पश्चपुच्छ रूपेण क्यपदिश्यते । यथाऽन्नमर्यो देहोऽवयवी स्वस्मादनतिरिक्तैः स्वावयवेरेव "तस्येदमेर्व शिरः" इत्यादिना शिरः पक्ष पुच्छ वत्तया निद्धितः, तथाऽनन्दमयं त्रक्षापि स्वस्मादनतिरिक्तेः <mark>त्रियादिभिर्निदर्श्वितम्, तत्रावयवत्वेन रूपितानां</mark> त्रियमोद प्रमोदानन्दानामाथतयाऽखण्डह्रपमानन्दमयं ''त्रद्ध प्रतिष्ठे''त्युच्यते । यदि चानन्दमयादन्यद् ब्रह्माप्रविष्यत् "तस्माद्वा एतर्रमादानन्दमयादन्योऽन्तर आत्मा ब्रह्म इत्यपि निर्देश्यत, नचैवं निर्दिश्यतहत्यादिभिः पुच्छ ब्रह्म वादस्य निरस्तत्वेपि समालोचकाज्ञान निरसनं तदीयाज्ञानप्रयुक्तलेख-निरसनमेववरमिति विचार्प्यते तत्र प्रथमं परपक्ष निराकृति सिद्धान्त निदर्शनम् ।

तथाहि—''अन्योऽन्तर आत्मानन्दमयः" इत्यत्र मयट्
प्राचुर्यार्थक एव । प्रकरण आनन्दस्य 'ते ये शतमित्यादिना
''यतो वाचो निवर्तन्ते" इत्यन्तेन निरितशयत्वरूप प्रचुरत्व
प्रतीवौ, मयदः प्राचुर्येच्यत्रशासनेनानन्दमयपदस्य प्रचुरानन्द
विशिष्ट वोधनसामध्यें च तत्परित्यज्यान्यार्थकत्वाश्रयणायोगात् ।
तथाच् तादश प्रभूतानन्दो जीवेन संभवतीति तद्वान्परमात्मेवानन्दमयः प्रतिपक्त्यः ।

प्रचुर इत्युक्तेऽच्य दुःखावगमेन नायमानन्दमयः परमात्मा किन्तु जीव एव इति-तु न शंक्यः १ अचुर प्राकाशश्रृन्द्र इत्यादी तमोलेश्वसम्बन्धाप्रतीतेस्तथानियमायोगात्।

जीववाचित्व पक्षेऽपि न मंग्टो ' विकारार्धत्वं संभवति ।

'जीवस्यापि नित्यत्वेन घटादेरिव किश्चिद्विकारत्वायोगात् ।

'आनन्दो ब्रक्षेति व्यजानात् '' इत्यानन्द शब्दस्थाने—

'आनन्दमयमात्मानमुपसंक्रम्ये' त्यानन्दमयशंब्द निर्देशेन

तयोः पर्यायत्वावगादानन्दमयस्य परमात्मत्विमिति । आनन्दमयो

जीवः, जीवाहंकारास्पदोत्तरोत्तरस्वक्ष्मार्थ रूपस्यादित्यनुमा—

नन्तु—'आनन्दमयो ब्रह्म, श्वरीरादिपश्चमस्थानत्वात्, शृगुव
व्याम्नातानन्द्यदिति प्रत्यनुमानपराहत् मित्यादिकं परपक्षनि—

राक्विकाराः श्रीभाष्याश्चयवर्णनेनाद्वेतवादान्भिरस्यन्ति ।

तत्रोत्तर प्रदाने निरतानां भवतामनन्तकृष्णद्मास्त्रिणा

# मुक्तयः सर्वथैवायोग्याः प्रमाणादिलेशविधुरा इति भवदीय द्विती-यमागप्रन्य खण्डनेन पूर्वोक्तां प्रतिज्ञां सम्यक् प्रकाश्यामः ॥

#### ( रक्षामणिः-४५ ए० - )

"आनन्दं ब्रह्मणो विद्वानि'ति पष्ठीश्रवणाद्, आनन्द ब्रह्मणोर्गुण गुणिभावो विवक्ष्यत इति शंकापि-परास्ता, "बदरभन्तरं कुरुते" इति भेविनन्दायौ सत्यो ब्रह्मण कस्यापि भेदस्य कल्पनायाः श्रुत्यसम्मत-त्यात्। तद्वक्रम्—'आनन्दानन्दिनोश्चात्रं न मेदःस्याद् मनागपि। श्रुत्येवापोदितो यस्माच्छिद्रं कुर्वन् मनागपि, इति।

विस्वस्यैव प्रतिविस्वरूपेणान्यथा भावेन प्रतिविस्वस्य विस्वकावैरवस्य तिहकार्यत्वस्यवाऽविरोधात्। प्रतिविस्वस्यानित्यरवेन जीवस्याप्यनित्यत्वेऽपि वाधका भावात् "तत्वमिष्य अद्यं प्रद्वास्मी'तिवाधायामेव सामानाधिकरण्यमिति मतस्यापि जागरूकत्वात्। अवच्छेदवादेण्यवच्छेद्रकत्य प्रद्वकार्यत्वेचना नित्यत्वेन चावच्छित्नस्यापिघटाकाशादेरिवान्तः करणाग्यवच्छित्नन्तस्या विकारित्वाभाववचनं
परपश्चनिराकृतिकारस्यासंगतिमत्युक्तिरपि निरस्तगीतगान प्रायत्वादसंगतैयेति। तथापि विचार्यते—

## ( अत्र प्रतिचदामः )

तत्र यत्तावदुक्तम्—'आनन्दानन्दिनोश्चरत्र न भेदः स्याद्
मनागपि । श्रुत्यैवापोदितो यस्माच्छिद्र' कुर्वन् मनागपि ॥
इति स्वाचार्ययाक्यं तदसङ्गतम् ।

'आनन्दं ब्रह्मणा विद्वान् न विमेति कुतस्चनः' इत्यत्र

त्रक्षणः आनन्दं विद्वानिति स्यतिरेक्तनिर्देशेन आनन्द-आन-न्दिनोर्भेदस्य श्रुतिसिद्धत्यात् । नच 'उदरमन्तरं क्रुरुते'इति श्रुतिविरोधः शंक्यः स्वतन्त्रमेदनिपंधपरत्वात्तस्याः । अनुगृहोतं स्वस्मात्त्रास्याः —

यद्त्रक्षणो गुण शरीर विकार भेद कर्मादिगोचरविधि-प्रतिपेश्वचाचः । अन्योऽन्य भिन्न विषया न विरोधगन्धमईन्ति तन्न विषयः प्रतिपेधवाध्याः ॥

अयम्भावः — उत्सर्गापवादनयेन निर्पथस्य विहितमेदन्यति रिक्तविषयत्वात् । छागपशुन्यायेन वा सामान्येनं मेदनिर्पथस्य स्वतंत्रमेदनिषेधपर्यवसायित्वाच ।

मेदनिपेश श्रुतयोऽब्रह्मात्मकन्यनात्वनिपेषपराः नतु
सामान्यतो मेदमात्र निपेषपराः। अतो भेदप्रतिपादकानाम्
'पृथगात्मानं प्रेरितारश्च मत्वा ज्ञष्टस्ततस्तेनामृतत्वमेति' ह्याद्यां
द्वावजावीद्यानीद्यों' 'द्वासुपणां सयुजा सरवायाः समाने दृश्चे'
इत्यादि बहुनां श्रुतिवाक्यानां न वय्ध्यप्रसंगः। अद्वेतमतेतु
मेदवाक्यानां बहुनां वय्ध्यमपरिहाध्यमेवेति।, पारमाधिकत्वअपारमाधिकत्वास्यां निर्वाहकत्यनन्तु-श्रुतिखण्डनप्रायत्वादुपेक्ष्यमेव। मेदश्रुतीनामेव पारमाधिकत्वममेदश्रुतीनामपारमाधिकत्विमिति प्रतिवचने स्वार्धसाधने प्रमाणाभावाऽपि तन्मते।

वस्तुतस्तु-आनन्दानन्दिनाशात्र न भेदः स्याद्मनागपी, त्यनेनापि न स्वार्थसिद्धिर्भवतः । नवानन्दस्य निर्पर्थाऽनेनो-

च्यते किन्तु तयोभेंदस्यैव । वयमपि घटपटादिवतु गुणगुणि-नोर्न सर्वथाभेदमिच्छामः किन्त्वपृथक्सिंद्धत्व विशिष्टवेपेणे-वेति । तथाच न मेद इत्पत्र न-स्वतन्त्रभेद इत्पर्थकरणेन ताद्य वचनमपि योग्यमेव । भवदुक्तन्तु निरस्तं मुगा । यदि सर्वथैव भेदनिपेधे तात्पर्यं ताद्यस्य वाक्यस्य तिर्हे श्रुतिवि-रोधादेवासङ्गतमिति ।

यद्युक्तम्—विम्नस्येव प्रतिविम्नस्येणान्यथाभावेन
प्रतिविम्नस्य विम्नकार्य्यत्वस्य तिह्यकार्य्यत्वस्यवाऽविरोधादिति ।
तद्य्यभित्तित्विन्नम्—आनन्दमय इत्यत्र विकारे मयद्प्रत्यय
विद्नां मवतां धिकारोपपाद्नस्याज्ञामोदकमात्रत्वात् । विकारो
नाम स्वरूपान्यथामावरूप एव तत्रच मयद्प्रत्यये सति ताद्द्यस्यमयटः प्रकृत्यर्थान्यथाभावरूपत्वेन नित्यभूते जीवात्मिन 
मृद्धटादिवत् कथं स्वरूपान्यथाभावरूपमयद्वर्थसंभवः ।

तथा स्त्रीकारेच—'नजायतेत्रियते वा कदाचिदि'ति जीवनित्यत्व वाधक श्रुति विरोधः स्पष्ट एव ।

विम्य प्रतिविम्यभावेन विकारीपपादनमुपहास्यमेव, तथ्र विकार—विकारिप्रत्ययाभावात् । स्वसिद्धान्तमात्र श्रद्धा वैपुल्य-वादाच्च । देवदत्तस्यज्ञले प्रतिविम्यस्तश्र विम्यप्रतिविम्यव्य-हारवत् न देवदत्तस्य विकारः प्रतिविम्य इतिच्यवहारः । स्वरूपान्यथाभावरूपत्वे सर्वप्रसिद्धस्य विकारशब्दस्य प्रतिविम्ये तरुपपादनं प्रत्यक्षविरूद्धमपि । नहिदेवद्त्तस्य तत्र सान्निष्यमात्रेण किञ्चिद्वि विकारित्वं दृष्टम् । विकार विकारिणारभेद प्रत्ययेन घटनाग्रस्य मृद्ध्यत्व-मिव प्रतिविम्बनाग्रस्यापि विम्बरूपत्वमेव वक्तन्य तत्तु प्रत्यक्ष-पराहतम् । नृहि देवदत्त प्रतिविम्ब नाग्यस्य देवदत्तस्यरूपत्वं किश्चिद्ध्यंगीकृतं दृष्टं वा । •

आनन्दमयपदेन जीवग्रहणे तस्य विकारत्वीपपादने अप्यय दीक्षितेन्द्रा, अपि परिवश्रग्रः किमत्र भवतामिति।

निरूपस्य ब्रह्मणः कथं प्रतिविम्बसम्भव इति त्विभिकं द्पणम् । तत्वमसीत्यत्र वाधसामानाधिरण्यन्तुं सृरीरात्मभाव-रूप सामानाधिकरण्य साधनात्पूर्वमृव निरंस्तं नेह विस्तारप्रयो जनम् । घटाकाद्य दृष्टान्त निर्दर्शनमिष् प्रतिविम्य सहोदरम् । किमत्रोच्यते — महाकाद्यस्य विकारो घटाकाद्यः, — सोऽसङ्गतप्त्व । घटस्यकेवलप्तुपाधित्वेन तद्गताकाशस्य विकारत्वामावात् , निह घटादिनाशेनाकाशस्याप्तिनाशः, महाकाशस्यान्यथामावरूपो वा घटाकाशः । घटाकाश दृष्टान्तेन घटस्य केवलं परिच्छेदकत्य मात्रमेव बोध्यते । घटाकाश प्रतिविम्यादीनां विकारत्वेनोत्तरप्रदानंहि प्रायेणानुत्तरप्रदान-मेवेति सर्वदर्शन विरुद्धत्वादस्य दृष्टान्तस्य । तस्मात्परप्रध-निराकृतिकारोक्तं सर्वमिष् निष्कलङ्गम् ।

तथाच —आनन्दमये न विकारे मयट्, तत्त्रकृत वचने, इति युशेण प्राचुरुवें मयडिति सिद्धान्तपक्षः। नतु आनन्द प्रचुर इत्युक्तेऽस्य दुःख सद्भावात् तेन नित्य सुखस्वरूपस्य परमात्मनी प्रहणं कथमिति मावोचः—आनन्दप्रचुरं नाम तत्प्रभूतत्वमेव, तच्चेतरस्य सतां नावगमयति, अपितु तस्या-स्पत्वं निवर्तयति । इतरसद्भावासद्भावीतु अमाणान्तरा धसेयौ । ब्रह्मणितु 'अपहत पाप्मेत्यादि प्रमाणेनु दुःखादीना ममावात् । यदप्युक्तंभवद्भिःजीर्णगीतंम् अतद्पि निरस्यते —

#### ( रक्षामणिः ७ पु०-- )

आनन्दमय इति मयदः प्राचुर्ध्यार्थकत्वेऽपि प्राचुर्ध्यस्य स्वसमानाधिकरणविल्लातीयाल्युतानिरूपकरवाद् दुःखाल्परनस्यच ब्रह्मण्यसंमात्, आनन्दमयं ब्रह्मतावादो न युक्तः । यद्यपि प्रचुरप्रकाशश्चन्द्र
इत्यादिस्थळे चन्द्रे तमोलेशाप्रतीतेनं प्राचुर्ध्यस्य विज्ञातीयाल्पनानिरूपकत्वं नियतम्, किन्त्वीत्सर्गिक मेव तथाच्यानन्दमयपदे, उत्सर्गत्यागेऽपि न कारणं पश्यामः । यदि प्रमाणान्तरेणानन्दमयस्य 'ब्रह्मत्वं सिद्ध'
स्वात्तर्दि सत्यमुत्सर्गत्यागेनापि प्रकृते प्राचुर्ध्यस्य न स्वसमानाधिकरण
विज्ञातीयाल्पतानिरूपकत्वनिति युज्येत, परन्तु न तत्र प्रमाणलेशोऽपि
यत्तते प्रत्युताकामहत्तक्रीत्रिय साधम्येण व्यभिचारोऽपि तथाच
प्राचुर्व्यस्य विज्ञातीयाल्प तानिरूपकत्वे न वाधसंभव इति । इदमपि
चर्वित वर्षण प्रायत्वादुपेश्चमिति ।

यत्तानदिमिहितम् — प्राचुर्ग्यस्य स्वसमानाधिकरणविजातीया व्यतानिरूपकत्वाद् दुःखाल्यत्वस्यच ब्रह्मण्यसंभवात् आनन्दः मयब्रह्मता वादो न युक्त इति । तन्न, ब्राह्मण प्रचुरोऽयं ग्राम इत्यादी ग्रामान्तरे ब्राह्मणाल्यत्व सृद्राल्यत्वयोः प्रतीत्य प्रतीः तिम्यां, स्त्र व्यधिकरण सजातीयाल्पता निरूपकत्वस्यैव दर्शनेन, ताद्या नियमासिद्धेः।

किश्व, प्रचुरप्रकाश स्तविता, प्रचुरप्रकाशधन्द्र इत्यादि स्थले तमोलेशस्याप्रतीतेः प्राचुर्यस्य स्वममानाधिकरण विजातीयाल्यतानिरूपकत्वकल्पनस्य खपुष्पावलुण्डनप्रायत्वाच्च ।
अतस्तादश नियमस्यैवामाये, औत्सर्गिकत्व जल्पनमसंमवदुक्तिकमेव ।

यत्तु न्यायरक्षामणौ परिमलेच, अप्ययदीक्षितेनोक्तम्। **प्राचुर्य्यस्यविशेषणत्वे स्वन्यधिकरण्**सजातीयास्पत्व् निरूपि-तत्वम् । विशेष्यत्वे तु समानाधिकरण विजातीयाल्यत्यमेव, तथैवलोकच्युत्पत्तेः। अतएव प्रचुरव्राक्षण इत्यत्र प्राचुर्य्यस्य <mark>ुत्रामान्तरगत ब्राह्मणास्यत्वापेश्चत्वेऽपि, ब्राह्मण प्रचुरोग्राम इत्यत्र</mark> तद्यामगत सूद्राल्पत्वा पेक्षमेव प्राचुर्यं प्रतीयत इति । तद्पि निरस्तम् । प्राचुर्यस्य विशेष्यत्वविशेषणत्वाभ्यां स्वार्थसाधनस्य, आञ्चामोदकमात्रत्वात् । यतः प्रचुरप्रकाश्चस्सविता, इतिवत् 'प्रकादाप्रचुरस्सवितेत्यत्रापि व्यधिकरण नक्षत्रादिगत प्रकादा-ल्पत्वापेक्षमेव प्राचुर्यं प्रतीयते, नतु सवितृगत तमोऽल्पत्वापेक्षम्, तमसोतत्रवाधितत्वात् । ज्ञानप्रचुरो ब्राह्मणः प्रचुरज्ञानो श्राक्षण इत्यादी च न क्वचिद्पि विशेष्यत्त्र विशेषणत्याभ्यामर्थ-मेद प्रतीतिः, तस्माद्विशेष्यत्वविशेषणत्वकृतार्थद्वेहृष्य सम्पा-दनं प्रमाणविरुद्धत्वादनर्हमेत ।

वैदिक तिद्धान्तनिर्घारणतत्पराः महाचार्य्यपादास्तुप्राचुर्यः विवश्चानुसारात् सापेश्चं निरपेश्चंच, बहुत्ववत्, यथाऽत्र बहवो वर्तन्त इति निरपेश्चम्। तस्माहेशादस्मिन् देशे बहुव इति सापेश्चम्। एवमिहापि क्यचिद्—

व्यधिकरणसजातीयसापेश्वं, • क्वचित्समानाधिकरण विजातीय सापेश्वं क्वचित्निरपेश्वम् । एवश्व सर्वत्र नैरपेश्य स्यापि सम्भवान्नानन्दमयस्य जीवत्वसिद्धिः । यदितु प्रकरणं बहुमन्यामद्दे तदा 'संपाऽनन्दस्य मीमांसे'त्यारम्य व्यधिकरणं जीवानन्दाल्पत्व मपेश्चयेव ब्रद्धानन्दस्य प्राचुर्य्य प्रतिपादनात् न जीवत्व सिद्धिः । यदि त्यानन्दमय इति मयडनुसारात् पूर्वेपामपि मयटां व्यधिकरण सजातीयांश्वस्य वाधितत्वात्, सापेश्वत्वमात्रं सिद्धचित्, तच्च सापेश्वत्वं यथा प्रमाणं समाना-धिकरण् सजातीयेनवोपपादनीयमिति निष्कर्पयन्ति । विसारस्तु महाचार्य्य विरचिते—'पाराद्यार्यविजये, द्रष्टव्यः ।

यद्पि, परिमलादियु—प्रकाश प्रचुरस्सवितेत्यत्र प्राचुरयांस्य विश्वेष्यत्वेषि तमस्सम्बन्धाप्रतीति दर्शनेन, विश्वेष्यत्व विशेषणत्व कृत स्वीयकल्पित नियममङ्गं दृष्ट्वा व्याकुलीभृतस्य अप्ययदीक्षितस्य—तत्रापि तुहिन संहिकेयाच्छादनारोपित तमोवपत्यमपेश्च्येव घनाद्यपसरण समये तथा प्रयोगात्, तदभावे तथा व्युत्पन्न प्रयोगाभावादिति समाधानम् । तदपि मोहमात्रम् । घनाद्यपसरण समये—'इदानि प्रचुरप्रकाशस्सविता 'इत्येव बहुशः प्रयोगदर्शनात् । चन्द्रादयं प्रकाशप्रचुरस्मविते'त्यादि प्रयोगांच । तस्मान्न प्राचुर्यस्य विजातीय निरूपकत्वम् । एतेनीत्सर्गिक-त्वाद् दुःखाल्पत्व वचनमपि निरस्तम् । तादशीत्सर्गिकत्वस्यापि निराशांत् ।

अानन्दमयस्य ब्रह्मत्वे ब्रमाणाभाव वचनन्तु-

आनन्दमयमातमान ग्रुपसंक्रामती'ति श्रुत्यज्ञान निवन्ध निमिति । इयं श्रुतिः स्पष्टमेनानन्दमयस्य ब्रह्मत्वमभिद्धाति ।

अकामहत श्रोत्रिये ज्यभिचारापादनन्तु महता प्रवन्येनाग्रे निरसिष्यते । तस्मान्न प्राचुर्यस्य समानाधिकरण विजाती याज्यतानिरूकत्यमिति । स्थानप्रमाणकृतानन्द्मयस्य ब्रह्मत्वे मबदुक्तं दृषणमप्यविचारितम् । तथशह-—

#### ( रक्षामणि: - ३६ पू॰ - )

आनन्दो क्रमोत व्यजानात इत्यानन्दशब्दस्थाने आनन्दमयमा-त्मानमुष्संक्रस्येत्यानन्दमयशब्दनिर्देशेन त्रयोः पर्यायत्वायगमादान-न्दमयस्य परमात्मत्वमितिशङ्कापिपरास्ता । प्रथमादिपर्यायान्नान्न-मयादीनामपि स्थानसास्येनान्नादि पर्यायत्वापत्या— अन्नात्तुरप इति श्रुतविकारि विकारभावोऽनुपपन्नःस्यादि स्युक्तिरपि परास्ता—-इष्टस्यैवापादनात्।

अन्नंब्रह्मेति • व्यजानात्, 'अन्नमयमात्मानम्रुपसंक्रामित, इतिस्थानप्रमाणतौल्यकृत, अन्नान्नमययोरैक्यापादनम्, विकार विकारिमावस्थले मृद्धट्योरिव, ऐक्य इष्टापत्ति दुष्टम् । अदुष्टापा-दनस्यव स्थाभिमत साधकत्व पराभिमतप्रतिक्षेपकत्वत दुष्टस्या- किञ्चित्करत्वम् । तस्मात् स्थानप्रमाण्कृत् मानन्दम्यस्य बहात्वं सम्प्रतिपन्नमेवेति ।

'आनन्दमयः' इत्यत्र विकारे मयट् प्रत्यय कथनमपि शंकराचार्यस्य वैयाकरणसिद्धान्ताञ्चानं द्रदयति, 'नित्यं शृद्धकरादिस्यः इतिस्त्रे—'भयड्वेतयोर्भापग्यामभक्ष्याच्छा- दिनयोरि, तिस्त्रेण भाषापदानुष्ट्वचेः, 'छन्दसि तत्प्रधुत्त्ययोगात्, श्वास्त्रान्तरस्य चानुपलम्मात्—तस्माद्ं मयट् प्रत्ययस्य विकारे विधायकाभावात्, विकारार्थं मयड्वादोऽयुक्त एव ।

## ् ( रक्षामणि:-४३--४४--५०-- )

अस्ति च आनन्दरान्दाव्पि विकारार्धे सयस्विधायकंपाणिनीयं सूत्रम्—'नित्यं बृद्धराराविस्तः' इति, आनन्दरान्दरस्य बृद्धर्यात् । अत्र सूत्रे भाषायामित्यनुवृत्त्याभाषायामेव बृद्धराराविस्योमयिति तु न प्राप्नोति, भाषायां बृद्धराराविस्यो नित्यमेव, झ्रन्दसि तु विकल्प इस-मित्रायस्यैव युक्तस्वात् । अत्र्यया—'शरमयं विहिःसृणावी' त्यादौ वेदे शरमयादि प्रयोगानुषपत्तेः । अत्रप्विह श्रीभाष्यकाराणां 'विकार-शब्दादिति चेत्' इत्यस्यानन्दमयराव्देमयटोधिकारार्थत्वमभित्रत्य राद्धाप्रस्य प्रयृत्ति विवरणमुपपयते । अन्यथा तन्मतरीत्या विकारार्थनस्य प्रयृति विवरणमुपपयते । अन्यथा तन्मतरीत्या विकारार्थनस्य प्रयृति विवरणमुपपयते ।

'प्काचो निश्यम्' इति व्याकरणान्तर संप्रह्णंतु-शरादिगणपठिवस्तः प्रेनाप्युपछक्षणविषया भविष्यंति । एतेन निर्यपदाभावे पृर्वसूत्रेणेव सिद्धेः किमर्थमिदमिति प्रश्ने मध्याच्छाद्दनरूपार्थेऽपि प्राप्त्यर्थमिति तात्प- व्यं वर्णन संमयेन तहारणेन युद्धशरादि विषयेपि विकल्पनिष्टित्ततात्प- व्यं वर्णन संमयेन तहारणेन युद्धशरादि विषयेपि विकल्पनिष्टित्ततात्प- व्यं वर्णन संमयेन सहारणेन युद्धशरादि कारस्य शाङ्कापि परास्ता।

वृद्धरारादिस्यो भक्ष्याच्छादनयोरि' त्येवाभद्ध्याच्छावन ज्यावृत्त्यर्थस्वे-ऽस्य सूत्रस्य सूत्रणमापद्यो व । भाषाग्रहण प्रयोजनस्य प्राधिकाभिन्ना-यत्वाविति । पतदपि वैयाकरणसिद्धान्तविरुद्धस्वादनेकदोपयुक्तत्वा-षायुक्तमेवेति ।

# "अत्र श्रीभाष्यानुयायिनः"

अत्रोच्यते — भाषापवाजुन्नस्या भाषायामेन मृद्धश्वरादिभ्यो मयि तितुन युक्तं वेदे — शरमयं विद्वः स्तृणाति' इति प्रयोगाजु-पपत्तं रिति यदुक्तं भवता, तत्त्वजुक्तोपालम्भनत्वान्निरस्तम् । किञ्च नाष्यामेवेति व्याख्यानस्य वृत्राप्यजुपलम्भात् । किञ्च ताद्यानियमेऽपि — छन्दसि दृष्टाजुसासत् । दृष्णत्वेनं।पन्यासस्या-युक्तत्वाच ।

अस्मदीयभाष्यकाराणां व्यासार्व्याणांच -विकारार्थ मयट् प्रत्ययाभित्रावेण पूर्वपक्षोत्तर श्रदानादिकन्तु-'तुष्यृतु दुर्जन इति न्यायेनैवेति श्रूमः । स्पष्टीकरिष्यते चाग्रे ।

• श्वरादिगणपठित मृच्छन्दस्य सर्वेकाजुपलक्षणत्व स्वीका रेणैकाचो नित्यमित्यस्य संग्रह प्रकारोपि शन्दिक सिद्धान्त विरुद्धत्वादयुक्त एव । आरम्भसामध्यदिव 'नित्यंष्ट्रद्धशरा दिस्यः' इत्यस्य नित्यत्वे सिद्धेः योग विभागेन नित्यग्रहणम्— 'एकाचो नित्यमि'त्यस्य संग्रहार्थमिति शान्दिकंरुपवणिं-तत्वात् । मृच्छन्द्रपाठस्य च स्पन्दार्थस्वमित्यपि तर्त्रवोक्तत्वात् सम्मवति सौत्र नियम विधिनातादशार्थस्य प्रामाणिकत्वे— उपलक्षणत्वेन कल्पनं क्लिप्टमेव ।

किश्च-आनन्दमय इत्यत्र प्राचुर्यार्थ मयट् प्रत्यवेन निर्वाहे किमर्थ भवदीय भाष्यकाराणां विकारार्थ मयट् प्रत्ययोप यादनाय महासिन्धी निमज्जनम् ।

'मयड्वंतयोर्भापायाममध्याच्छाद्नयोरि' ति सञ्ज्ञस्य भाषाग्रहण फल विरुद्धमपि विकारार्थं मयड् वचनम् । तथाहि— भाषायां किम्— 'खादिरो यूपः' इति वृत्तिकारः । नज्ज मयटो वैकल्पिकत्वात्सिद्धमिदमिति चेत् 'अत्राहुः—वेदे वहचः परस्य मयटोऽर्थान्तर परत्वमेवेतितात्पर्य्यग्रहणार्थमेवेदमिति । अत्रस्पप्टमेव भाषाग्रहणफलं वेदे वहचः परस्यमयटः प्राचुर्य्यार्थ- कत्वमिति वर्णयन्ति शाब्दिकाः । तथाच वहचानन्द- अन्दाहिकारे मयट् प्रत्यये भाषाग्रहण वैयर्थ्यमनिवार्य्यमेव मवदीयभाष्यकाराणाम् ।

भाषाप्रहण ज्ञापकस्य प्रायिकत्व जल्पनमपि स्वार्थान्धः निबन्धनम् । प्रायिकत्वे किं वीजमिति जिज्ञासायाम् ।

कुत्र वेदे वह्नचः प्रातिपदिकात्परस्य मयटो विकारार्थत्यं इष्टं येनैवं नियमं त्रूपेः, इति पर्ट्यतुयोगेच-मीनमेव समाधानं भवतः, भवदीयभाष्यकाराणाश्च ।

'द्वचन्छन्दसि' इतिवदन् सूत्रकार एव प्रायिकत्यरूप मप्याज्ञामोदकमपहरति । अानन्द्मयपदे मनदीयाचार्य्य न्याख्यानं दृष्ट्वा बृहुशास्त्रनिक्णातः प्रायेणाद्वेतं सम्प्रदायावलम्बी दृष्टिरपि शब्दशास्त्र
व्याख्याने श्रोकं प्रकटपति । तथाहि-'नित्यं वृद्धशरादिम्य ।
इति सन्न न्याख्याने-नन्वेयमानन्द मयाधिकरणे, शंकराचार्यः, 'अन्योऽन्तर आत्मानन्दमयः' इति श्रुतो-आनन्दमय इति
विकारे मयट् , इत्युक्तं तत्कथं संगच्छताम् । प्राचुर्य्यमयिविततु
वक्तुमुचितमितिचत् , अत्राहुः-प्राचुर्ये मयस्यपि प्रकृत्यर्थविराधिनो दुःखस्य लेशतोऽनुद्वि लाभात्, प्रकृते
विकारार्थः पर्य्यवस्यतीति तेपामाश्ययः, इति । अत्र तेपामाश्यय
कथनेत, आनन्दमय इत्यत्र प्राचुर्यं मयट् प्रत्ययो नतु विकारे
इति यथाभिमन्यते दृण्डः, एवं प्राचुर्यस्य दुःखाल्यत्वमि
शंकराचायोंकं दृण्डः स्वस्यानभिमतत्वं न्यज्ञयति ।

अतस्सिद्धं ग्राब्दिकसिद्धान्त विरुद्धं विकारार्थं मयट् वर्णनमिति।

यद्प्यस्मिन्यसङ्गे-परपक्षनिराकृतिकारेणोक्तम् । 'नित्य-पद्मभावे' भाषायां द्रद्धश्चरादिम्यो मयडित्यथें पूर्वे स्रत्रेणेय सिद्धेः किमर्थमिदमिति प्रक्षे, भस्याच्छादन रूपार्थेऽपि प्राप्टेयर्थमित्यपितात्पर्यवर्णन सम्भवेन तद्वारणेन द्रद्धश्चरादि विपयेऽपि विकल्प निवृत्ति वाधनार्थं नित्यपदमिति । इदं व्याख्यानम्—'इह्मापायामभस्याच्छादनयोरित्यनुवर्वतं' इतिवृत्तिकार वचनविरोधादुपेक्षणीयं यद्यपि—तथापि, नक्ष स्मिन्नर्थे परपश्चनिराकृतिकारस्य, निर्भरता येन दोपावतारस्यात्, किन्तु-झाब्दिकमिद्धान्तविरुद्धगामिनं भवन्तंत्रतितादशस्यापि नियमस्य संभवदृत्येवतदाशयः । अत्र तादशतात्पर्य्यं वर्णनसंभवेने। ति तदीयं वाक्यमेव प्रमाणमिति ।

अस्य पश्चस्योत्तरे प्रवृत्तस्य भवतः—'वृद्धकारादिभ्यो भक्ष्याच्छादनयोरित्येवाभक्ष्याच्छादनव्यावृत्त्पर्थत्वेऽस्य स्त्रस्य स्त्रणमापद्येत । इदम्रत्तरमत्यन्तोपहास्यम् । स्त्रंऽल्पा-क्षरत्वस्य सर्वसम्मतत्वात् । स्त्रघटक पदेनेव ताद्दशार्थसिद्धौ किमर्थ पुराणादिधनुस्त्राणां विस्तारकरणम् ।

सर्वधार्तु---एकमात्रालाधवेन पुत्रोत्सवं मन्यन्ते वैयाकरणाः, इति सिद्धान्त ज्ञानविधुरमेव भवदुत्तरम् ।

व्याकरण तंत्रे यत्र ज्ञापकेनैय निर्वाह स्तत्र न सत्रणं कृतं निर्ध्यकत्यात्तस्येति सर्वत्रंच चक्षुष्मतामपरोक्षमिति, किञ्च-तादशार्थस्यज्ञापकसिद्धत्वे सुत्रितप्रायत्याद्दिष प्रश्नानवकाशः। तथाच सत्रण् प्रयुक्ताक्षेपस्य वहुदोपयुक्तत्वादुपेक्ष्यमेव विद्वद्भिः।

यदिष स्वानिमोंक्ष्यं समन्तत उपलक्ष्य पुनरिष श्रीमाष्य-कारकृत ग्रङ्कोत्तर प्रदानमेव स्वजीवनमिमन्यते, तद्प्ययो-ग्यस्यमवतोऽकिश्चित्करमिति विचार्य्यते ।

#### ( रक्षामणि: \_ ४५ - पू० - )

एतेन 'विकारशब्दादिति सूत्रेण भगवर्तथ विकारार्धमयटोनिरा-शादिति राष्ट्रापि परास्ता -भवद्भिमतार्थे मयटोतिकारार्धत्वस्यैवा- संभवेसति 'विकारशब्दादिति' शङ्कोत्तरयोराकाशमुद्धिहनन तुरुयत्वे नानन्दमयपर्दे विकारोर्ध निरसनस्य सूत्रकाराणामस्गतमेव भवेत्। तथाच आनन्दमयोऽभ्यासान्, इति सुत्रस्यंव वैयर्ध्य मतान्तरेस्यात्, आनन्दमयपदे विकारार्थत्वस्येवासंभवेन जीवपरस्य सन्देहस्येवानवस- ' राविस्युक्तिरिष- निरस्ता— मतान्तरिनरशनाभित्रायस्यासस्यप्रन्थस्य।

तदेतत्सर्वमस्यकाण्डताण्डवं भवतः-'आनन्दमयोऽभ्यासादि'ति
प्रथमक्षत्रेणानन्दाभ्यासस्य हेतुत्वं कथयता भगवता वेदाचार्य्येण
'वेदे वह्नः प्रातिपदिकात्परस्य मयटः प्राचुर्य्यार्थकत्वमिति'
शाब्दिकसिद्धान्त एवाङ्गीकृतः।

अनन्तरम्,—'विकारश्रव्दादिति चेन प्राचुर्र्यात्' इति द्वितीयस्त्रेण—'नित्यं युद्ध शरादिभ्यः इतिमन्ने नित्यग्रहणं योग विभागेन छन्दसि युद्धशरादिभ्यो नैकल्पिकत्वार्थम्–एकाचो , नित्यमिति तु शरादिगण पठित मृच्छन्दस्य सर्वेकानुपलक्षण त्वादेवसिद्धमिति, एकदेशिमतमप्यङ्गीकृत्य, तुप्यतु दुर्जन न्यायेन विकारार्थत्व माशंक्य निरस्तमिति।

नत्वस्मिन्नर्थे निर्भरतातस्य । सम्मावितानां पश्चाणामिष क्रोडीका-रेणपूर्वपश्चोत्तरप्रदानस्य महाचार्य्य सम्प्रदाग सिद्धत्वेन तत्पूर्वप-श्वत्व मात्रेण तद्थें उभ्यनुज्ञावादो जनुपान्धवाद एव । वेदाचा-र्यस्तु-एकदेशिमतंमिष स्वीकरोति नच तस्य पश्चस्यात्यन्ता-सम्भवं त्रूमः । किन्तु शान्दिक सिद्धान्तविरुद्धः युक्तिविशेष दुर्वलञ्चति । अस्माभिस्तु भवदीय सिद्धान्त विशेषाणां निराश्च मात्रएव कृतः । अस्मदीय भाष्यकाराणां न स्वसिद्धान्तेन पूर्वपक्षः किन्तु संमावितपक्षाश्रयणैनैवेति । तस्य च निराश्चेन सिद्धान्तस्थापनम् । वेदाचार्य्यस्यापि तथेवं सम्मावितत्वमात्रेणेव पूर्वपक्षोत्तरप्रदानमिति । निष्टं स्वसिद्धान्त सिद्धेनार्थेनैव पूर्वपक्ष इत्यस्ति नियमः । अन्यथा भवद्गीत्या-अद्भैतस्थापन पराणां शंकरादीनां सर्वथापूर्वपक्षस्यैवात्यन्तामावे पूर्वपक्षोत्तर प्रदानस्य गगनारविन्द सौन्दर्य्य प्रख्यापन सद्यमेव भवेत ।

विकारे मयट्यत्ययस्य निराग्चकर्तुणां वेदाचार्य्याणां श्री
भाष्यकाराणाञ्च-कथंचिद्धगीरथप्रयासेन मयट् प्रत्ययो
पपादंन ग्रक्यत्वेपि न विकारे मयट्, इत्येवाश्चयः । तत्र विकारे
मयट् प्रत्ययामारोपपादनपराः याः युक्तयस्ताः सर्वाञ्जपि,
अभिग्रतेवेति । तथाचाकांश्चम्रष्टि हननतुल्यत्वं कथमस्माकमिति सहजाः भवन्तोऽपि विभावयन्तु ।

यदिचेद् व्यङ्गवचनं भवतोऽद्वेत सिद्धान्तमुपलक्ष्य, इति,
तदा वेदाचार्य्यस्य विरुद्धत्वात्, ग्राव्दिकसिद्धान्त विरुद्धत्वात्
दण्डि, अनुशोच्यत्वाच-आनन्दमय इत्यत्र शंकराचार्य्यस्य
विकारार्थे वचनः मेवाकाश्रमुप्टिइनन तुल्यमिति त्वनुमोदामः।
यद्ष्यानन्दमयस्यात्रक्षत्वेऽनुमानादिकमुक्तं तद्ष्यनुद्ध दृष्यते—

( रक्षामणि:-४६- ४७-५०-)

क्षानन्दमयो जीवः, जीवाहंकारास्पदोत्तरोत्तरसूक्ष्मार्थरूपत्वा-दिस्यनुमानं चानन्दमयस्य जोवत्वेमानम् । आनन्दमयो ब्रह्म, शरीरादि-पश्यमस्थानत्वात् , भृगुवल्याम्नातानन्दचदिति प्रत्यक्षमानंतु, विकारा- र्धमयडन्तपदाप्रतिपाद्यत्वरूपोपाधिप्रस्तत्वान्नेहश्चमम् । आनन्दमय इति हि विकारार्थक्षमयडन्तप्य निरित्तरायत्वापरप्ययायप्राचुर्यार्थकत्वस्य तत्रासंभवान् । तत्रुक्तं परिमले—'तत्रग्रक्तवचने मयहित्यस्य देधाव्या-स्यानम्, प्रथमान्तात्प्राचुर्येण प्रस्तुतिमद्गित्येकम् । प्रथमान्तात् प्रकृत-सुच्यतेऽस्मिन् इत्यर्थेमयिहितं द्वितीयम्, 'अन्तमयम्' अन्तमयो यद्यः' इति क्रमेणोदाहरणम् । प्रथमेऽन्यद्वार्थस्य, द्वितीये प्राचुर्व्यस्य स्वाभो-पायाभावः, द्विविधमिदं व्यरस्यानम्, श्रीभाष्यकाराभिमतिमितं — अत्यत्व 'प्राणगृत्तिमत्तामात्रेणं, प्राणगयत्यम्, प्राणापानादिष् पश्चम् प्राणगृत्तेः प्राचुर्व्यद्वेति वद्गन्ति । इदं परिमल व्याख्यानित्सनम् । स्वमुल्याव्यर्थद्वतपश्चनित्सनमेव । तुष्यतु दुर्जनन्यायेन श्रीभाष्यभनं गृहीत्वेत परिमल काराणां योजनाद्वयिति । अत्यत्वं या, पदस्वारस्यमिति ।

अत्रोच्यते—यत्तावदुक्तम्, आनन्दम्यो जीवः' जीवाहंकारास्पदोत्तरोत्तर स्रक्ष्मार्थरूपत्वादिति, तत्तु हेतुरस्तु साध्यं मास्तुः
इत्यप्रयोजकत्व श्रङ्का कलंकितत्वाद्ध्वस्तम्। आनन्दमयमात्मान
मृप संक्रामती'ति स्थानप्रमाण कृतानन्द मयस्य ब्रह्मत्व प्रतिपादक
श्रुतिविरोधादिप निरस्तिमितितु द्वितीयं द्पणम्। अहंकार
पदेन मनोमयस्य यदिग्रहणं तर्हि जीवाद्युत्तरोत्तरेत्यादिनंवार्थसिद्धी, अहंकार निवेशनमधिकमिति तु वैकल्य रूपं तृतीयं
द्पणम्। यदि चाहंकारपदेनाहमर्थस्य ग्रहणं तर्हि' 'हन्ताह मिमा
तिस्रो देवता ' अहं कृत्स्तस्य जगतः' इत्यादिमिः पूर्वत्राहमर्थ
प्रवातमाः, इत्यस्य साधितत्वेन हेतो रेवासिद्धिदंगः। अद्वैतसिद्धान्ते जीवाद्युत्तर जीवसत्ताया, अभावेन जीवाद्यृत्तर-जीव

साधनं स्वसिद्धान्त विरुद्धत्वादसङ्गतमितितः, चतुर्थं दूपणम् । चेतनात्मानुभूति पदेन ब्रह्मणो ग्रेहणस्यं भवन्मतं सिद्धत्वेऽपि जीव पदेन तस्य व्यवहारामावेन तेन स्वदौर्भाग्य मार्जन मप्यशक्यमेव । कथंचित् शक्यत्वे, इष्टापत्ति कृतं दूपणम् ।

आनन्दमयो त्रक्ष, श्वरीरादि पश्चमस्थानत्वात्, भृगुवल्या भातानन्दवदिति, प्रत्यज्ञमान पराहतं तादशाज्जमान् मितितु पश्चमं दूषणम् ।

यद्प्यत्रोपाध्युद्धावनं कृतम्-तद्दिष मनोरथमात्रं विकारार्थं मयट् प्रत्यपासंभवस्य प्राचुर्व्यमयट् प्रत्ययसिद्धान्त स्यचासकर्दांचेदितत्वात् ।

'तत्प्रकृत वचने मृयर्ट्' इति स्त्रस्यद्वेधा व्याख्यान परं भवदीय परिमलकार वाक्यन्तु—'अन्नमयम्' अन्नमयो यद्यः इत्युभयत्रापि लोके प्राचुर्ग्य सम्बन्धप्रतीति वलान्निरस्तम् । शेखरकार प्रभृतिमिक्षमयत्रापि, उभयसम्बन्धमम्युपगम्यत इति प्रसिद्धमेव वयाकरणानाम् । क्वचिदेकदेश प्रतीतिस्तु लक्षणयैव ।

परपक्षनिरंकित कारेण येंगाकरण सिद्धान्तमनुस्त्य तदीय प्रन्थादि निदर्शन द्वारा परिमल वाक्यं बहुधा निरस्तम् । न किञ्चिदपि समाधानं कृतं भवद्भिः पलायनं कृत्वा श्रीभाष्यकारशरणमेव स्वाचार्यस्य जीवनं मन्यते । अतएयोच्यते--तुष्यतु दुर्जन न्यायेन श्रीभाष्यमतं गृहित्वैव परिमलकाराणां योजना द्वयमिति । परन्स्यित्र दग्ध रज्जुरिव कौटिल्यं न होयते । अरणागित कर्तुः कोटिल्यस्यानोप्य-पेक्षितः । तदेव प्रपत्तिः सिद्धा भवति । अतएव श्रीभाष्य ग्ररणे नापि न भवदीय व्यथा शान्तिः । तथाहि—किश्च, श्रीचित्यं प्राणमय एव परित्यक्तं तत्र विकारार्थत्वासंभवात् । अतस्तत्र पश्चवृत्तेर्वायोः प्राण वृत्तिमत्तामात्रेण प्राणमयत्वम् । प्राणापाना-दियु पश्चस्र प्राणवृत्तेः प्राचुर्ग्याद्वेति । इत्यानन्दमयाधिकरण श्रीभाष्यमादाय—तत्रंत्यं श्रुतप्रकाशिका'—प्रकरणरूपमीचित्य-मेव नास्तीत्याह, किश्च, अर्थान्मयट् प्रत्ययस्य विकार वाचित्वं प्रकरणवित्रक्षितमिति शंकां श्रमयन् प्राणमय श्वब्दस्यार्थमाह—'अतहति, प्राणशब्दोऽननरूप वृत्तिमात्र परः, मयट्प्रत्ययः प्राचुर्येण सह सम्बन्धमित्वधाति ।

तत्र सम्बन्धमात्र परत्वेन प्रथमयोजनायां प्राणन युत्ति-मानित्यर्थः । कृत्स्न ग्रुख्यार्थत्यागादिष ग्रुख्यार्थेक देशाङ्गी-कारो न्याय इतिभावः । यद्वा प्राणाख्यय्वत्तिविशेष सम्बिधत्व-मात्रेण प्रत्ययस्यानर्थक्याद्गुख्यार्थत्वं वरमितिभावः । उचितत-मयोजनान्तरमाह—'प्राणापानादिष्विति ।

अनेन प्रन्थेन कोहि निर्गलितार्थ इति मुख्योधाय, उच्यते -मयट् प्रत्ययस्य प्राचुर्य्य विश्विष्ट सम्बन्धो मुख्यार्थः । तत्र प्राचुर्याश्वस्य परित्यागेन सम्बन्धमात्र बोधनमपि स्वचिद् मवति । तत्रेक देश परित्यागेऽपि प्रत्ययस्य लाश्चणिकत्वं नास्त । लाक्षणिकत्वाङ्गोकरेऽपि निरर्थकत्वापेक्षया लाक्षणि-कत्वमपिवरम् । एकदेश परित्यागोऽपि नास्ति । इति त्रयो-मार्गाः किंचेति भाष्येणाभिष्रेताः । तत्र प्राणवृत्तेः प्राचुर्याः द्वेतिभाष्येण तृतीय मार्गस्येगाभिमतत्वं द्योतयित् । तथाच विरूद्धवादिनः परिमलकाराः कृथं श्रीभाष्यासुर्यायिन इति । श्रोभाष्यकाराहि प्राचुर्यविशिष्ट सम्बन्धोऽर्थः सुल्यार्थः, इति मन्यते । परिमलकाराञ्च तद्विपरीतं गामिनः । तथाच परिमल ज्याख्यानं श्रीभाष्यकारासुकूलं तन्निरसनं श्रोभाष्य निरसनमिति वदन्तः, निर्लकुता एव भवन्तः ।

वस्तुतस्तु - परिमलकारः, अप्ययदीक्षितः शब्दशास्त्रादि-पारावारीणः, साध्वसाधु विवेकशीलश्च' परन्तु असद्वादाद्वैत-वादस्य समर्थनाय, अंसद्वादेन तादशाद्वैतवादं समर्थयन्, नैजाापराधमपि परापराधेन सहते,इतितु युक्तग्रुत्पश्यामः।

सोऽक्तुते सर्वान् कामान्' इति श्रुतिमादाय निरस्तगीत मेव गीतमित्यूर्पेक्ष्यते । केवलं यरपश्चनिराकृति प्रन्थानुवादेन स्वप्रन्थवेषुरूपमेवासादितम् । न कश्चिद्पि नूतनो विचारः प्रदर्शितः ।

स्तसंहितायाः,तब्रातविश्चेषस्लोकानां वा प्रमाणेन प्रक्षि-प्रत्योपपादने विलक्षणमेव भवन्नृत्यम् ।

( रक्षामणि: -६६ --पू० -- )

स्तसंहिताश्लोकाः प्रश्चिप्ताः, स्वामिमता एव - श्लोकाः प्रमाण

मितिषु मनोरथमात्रम् । भवदीय श्लोका एव प्रक्षिप्ताः, सूत संहिता सचनान्येव श्रमाणानीन्यपि समापग्रेत ।

यथाच नारायणोरकर्षं निरूपणपरस्वं पुरुपस्कारं वैध्याव र्यन्यन्ते 'स झ्रद्धाः स्वराद्' इति मंत्रे 'स इरिः', इति मागस्य प्रक्षिप्तस्व वणेनेन । एवं श्रेवा अपि शिवोत्कर्ष परस्वमेव । पुरु श्रेवा अपि शिवोत्कर्ष परस्वमेव । पुरु श्रेवा अपि शिवोत्कर्ष परस्वमेव । पुरुषसुक्तस्य—'स झ्रद्धा स हरिः , सेन्द्रः' इति मंत्र पाठं सशिव इस्यस्य प्रक्षिप्तस्य वर्णनेन व्यवस्थापयन्ति । वयंस्वद्वंतिनः, सहरिः' सशिवं इस्युभयमपि पाठं स्वीकृत्य सर्वश्रव्यवाच्यत्वं तुरीयस्येति व्यवस्थापयामः, इति । एतद्पि विना प्रमाणेन केवलमसूयामूलकम् , वेध्याव सिद्धान्ते कस्याप्यंशस्य प्रामाणिकस्य प्रक्षिप्तस्व कथा प्रसंगायावेन, तदुपपादनमपि तदीय सिद्धान्ताज्ञान'निवन्धनमेवं।

तदिदमपि निर्मृलवाग्जालमात्रमेव केवलम् । यतसंहितायाः प्रमाण्यमस्तु वा, मा, नास्माकं तत्राग्रहः

परन्तु—'अस्मिन् ब्रह्मपुरे वेश्म दहरं यदिदं सुराः। पुण्डरीकं तु तन्मध्य आकाशो दहरोऽस्ति तु ॥ सश्चिवस्सचिदानन्द्स्सोऽन्त्रंष्टच्यो सुमुक्षुमिः। स विजिज्ञासितन्यश्च विना संकोचमास्तिकः॥

इत्यादि ज्ञिवपारम्यश्चोकानां वेदान्ततत्त्वनिर्णयपराणां प्रामाणिकत्वे, सर्वज्ञः, ग्रंकराचार्य्यः किमिति दहराधिकरणे नोपात्ता इति विचारणीयम् । अतोऽवसीयते, इद्याः श्लोकाः केनचिद्वदुर्यमेन प्रक्षिप्ता इति ।

प्रश्चिप्तत्वे कारण्युद्भावयतां परपक्षनिराकृति काराणां कि समाधानं कृतं भवद्भिः । यदित्त्रया प्रमाणेनोच्यते तर्हि

# मयापि विनेव प्रमाणेनोच्यते' इद्युत्तरं हि भवदीय स्वभाव-सिद्धम् । नास्माकं चेतसि चमत्कारः ।

. 'अत्रश्च संश्लंप मिमं शृणुष्त्रं नारायणः सर्वमिदं पुराणः ।

स सर्गकाले च करोति सर्गसंहार काले च तदचि भूयः॥

स्प्रत्यधिकरणं, इदं वाक्यमुदाहरिक्सः शंकराचार्यं नारा-यण पारम्यमेव भाषितम् । न कार्षि शिवोत्कर्षं निरूपित-मिति । यदि च स्रतसंहितागताः श्लोका कथंचिकारायणपर-त्यमञ्ज्ञस्य स्तर्हि प्रामाणिकत्वे सत्यपि प्रक्षिप्तत्व निराश्चेन क्रिपप्रणोतत्वाद्या दुराश्चेवेति । अतो भवदीयमाष्य विरोधात् तादश्च श्लोकानां प्रक्षिप्तत्वे को दापोऽस्माकमिति ।

प्रमाणादिलेश विधुरेण केवलेन स्वक्षपाल कल्पितेन वाक्येन 'शंकाराचार्य्यस्य तुरीयशिवे तात्पर्य्यमस्ती' ति कथ- . नेन, कथं प्रामाणिकानां संतोष इति विभावनीयम् । तुरीय-श्चिववादश्च बहुषा खण्डितः, अस्मदाचार्य्यः, अद्वैतिमिरपि ।

"स ब्रह्म स श्विन स्सेन्द्रः सोक्षरः परमः स्वराडि'तिमंत्रे इरिपदस्य श्विनपदस्य च प्रक्षिप्तत्व कथापि भवतां विशिष्टाईत सिद्धान्ताज्ञानं पोपयति ।

न वर्षं कस्याप्यंशस्य प्रक्षिप्तत्वं वदामः । किन्तु हरिपद रहित 'स ब्रह्म स श्विवः' इति पाठस्यंवानाद्यविच्छिन्नसम्प्र-दायतयोपरुम्यमानत्वेन तथा स्वीकुर्मः ।

आग्रहवद्यात्, हरिपदनिवेद्येऽपि न काचित्संतिरिति ।

भैवाः यथा तथा वदन्तु, न प्रामाणिकानां कापि हानिः । ते तु वेदाचौर्येणेव ध्वस्ताः !

मुबदीय शंकराचार्य्यरिष खण्डिताः वृहिष्कृतात्रच । अतो निरस्तेषु नास्माकं व्याकोषः । पुरुषयक्तस्य श्रियो- वेष्णव्यां पुरुषयक्तिस्य श्रियो- वेष्णव्यां पुरुषयक्तिमृत्यादि सहस्रत्रमाणेः पुरुषयक्तस्य विष्णोः परत्वावगमात् एतेन—कार्याधारत्वे सति कार्य्यजनिहेतुत्व मित्युषादानत्व लक्षणमप्यद्वेतिजन कव्यितं निरस्तम् ।

'जन्यानां जनकः कालः' इति कार्यसामान्यं प्रति त्रद्यण इव कालस्यापि कारणत्यादाधारत्याच तत्र ताद्य लक्षणाऽति च्याप्तेः । तथा देशस्यापि कार्यं प्रति कारणतया, घटादिकं प्रति दण्डादेश्चोपादानत्वापचेरिति । विलक्षणाधारत्व विवक्षणे च विशेष्यदल वैयर्थ्यमिति । अतिरिक्तावयव्यनम्युपमन्त्र-णांमते मृदादेर्घटादि कार्याधारत्वाभावादव्याप्तमिषि ।

### ( रक्षामणिः--४६- ४७ - ५० -, )

पतेन—घटे कपित्यादि प्रतीत्या तादास्त्य सम्बन्धस्यापि सम्बन्धादिव वृत्तिनियामकत्वात्, तादास्त्र्यसम्बन्धेन कार्याधारस्य-पदेन विषक्षितम्-देश काल्योस्तु न तादास्त्र्य सम्बन्धेन कारणस्य-पदेन विषक्षितम्-देश काल्योस्तु न तादास्त्र्य सम्बन्धेन कारणस्य-पिति । इत्युक्तिरिप परास्ता तादात्म्य सम्बन्धस्य वृत्तिनियामकस्या भावात् ।

घटे रूपमिति प्रतीत्या तादात्म्यसम्बन्धस्य वृत्तिनियाम-कत्व वर्णनमसत्। ताद्या स्थले समवाय सम्बन्धस्येव स्वीका-रात्। सर्वेरिप दार्शनिकैः समवायसम्बन्धेनेव घटे रूपमिति प्रतीति रम्युपगता। तादात्म्य सम्बन्धस्य वृत्तिनियासकत्व कथनं नृतन सृष्टिकल्पनमद्वैतिनाम्। °

स्त्ररूपेण ब्रक्षण उपादानत्ववादीऽप्यसत् । निष्कलं निष्कियं द्यान्तं निरवद्यं निरंजनम् । अविकाराय शुद्धाय नित्याय परमारमिनं सदैक •रूपरूपायं त्यादि श्रुतिस्मृतिभि निर्विकारत्वेन प्रतिपन्नस्य ब्रह्मण स्स्वरूपेणोपादानत्वासम्भवात् ।

किश्व मवदिममतं वादात्म्यमि दुर्वचम् । तादात्म्यं यदि विकेपणिवकेष्याभ्यामितिरिक्तं पदार्थान्तरं तर्हि ताद्यः तादात्म्यस्य प्रतियोग्यनुयोगिभ्यां सम्बन्धान्तरं कर्षने ताद्यः सम्बन्धान्तरस्यापि प्रतियोग्यानुयोगिभ्यां सम्बन्धान्तरं तस्यापि तथेत्यनवस्थापातप्रसंगः । तादात्म्यद्वयं स्वीकारे, अन्योन्या- श्रयः । तादात्म्य त्रयस्योकारे च चक्रक प्रसंगः । तादात्म्यस्य स्वतः सम्बन्धत्व स्वीकारेण तत्रचात्माश्रयदोपाम्युपग्मापेश्वया विक्षेपण स्वरूपस्यवाङ्गीकारस्य युक्तत्वात् । तस्मानुपादानत्य छक्षणं मवत्कविपतं पुनरिष घट्टकुट्टी प्रमातमेव । आनन्दानन्द- मय पदयोरस्माकं छक्षणाकश्वनमि भवतां श्रीभाष्य गृदार्था झाननिबन्धनमिति—तथाहि—

### ( रक्षामणिः - १२६ - पू० - )

एतेन-आनन्द्मयानन्द्पदे, अपि ब्याख्याते, उभयोः पद्यो व्यक्षिण मुख्यत्यं न संभवति, ब्रह्मण आनन्दमयत्वानन्दस्यत्वोभया सम्भवात्। अद्वैतिमतेतु -आनन्दपदमेव प्रश्रवोधकम्। आनन्दमय पदं तु ब्रह्माथोधकं जीवपरमेव ।

श्रीभाष्यमतेतु - पद्दवयस्याप् प्रकाणि प्रयोगस्य स्वीकरणीयस्वात्, आनन्दमय पदं ब्रह्मणि यदि मुख्यम्, आनन्दपदं तर्हि गौणं लाक्षणिकं वेति स्वीकर्तव्यम् । इरमेव खंछुतेपामपि मतम् । तर्गुणसारत्येतेवा-नन्दपदमानन्दमये प्रवर्तत इति तैरूरीकारात्। तथाचमतान्तरे तु एकं सुक्यार्थमपरं गौणार्थमिति, इवन्तु न<sub>्</sub>युक्तमिति सामस्याशय इति । अज्ञात श्रीभाष्यगृहरहस्येन भवता वृथेव स्वगुरवो भागती काराः

दुष्यन्ते ५आनन्दमयानन्दपद्यो ईक्षणएगन्धाभावात्।

्ञानन्दमयानन्दपदयोर्मुख्यत्वतदभावाभ्यां वैषम्योपपादनम्, पदद्वयार्थाञ्चान निवन्धनम् । पदद्वयस्यापि ब्रह्मणि मुख्यत्वात् ।

आनन्दमयपदस्य, प्रचुरानन्दयदर्थकत्यातः । पदस्य च, आनन्दस्वरूपार्थकत्वात् । स्वयमानन्द स्वरूपस्यव व्रक्षणः, निरतिशयानन्दवत्याङ्गीकारात्, उभयम्पि पदं व्रक्षणि मुख्यमेव । उञ्चणागन्धामाचेन मुख्यामुख्य कथायाः क्षानकाद्यः । तदुगुणसारत्वादिति लक्षणया, आनन्दपदस्य त्रवाणि प्रवृत्तिरिप भवतीति केवलं प्रदर्शनमात्रम् । आनन्दमयस्य जीवत्व जल्पनन्तु पूर्वमेव निरस्तम् , निरसिष्यते च पुच्छ ब्रह्मवादृद्गण प्रसङ्गे ।

एतावता स्थालीपुलाक न्यायेन रक्षामणा उद्भावितानि दूपणानि सम्यक् समालोच्य निरस्तानि, अतःपुनरपि परपक्षनिरा-कृति कारोक्ताः दोपविश्लेषा अद्वैतिनां तिप्रन्त्येवेति ।

यद्पि महाचार्य्यविरचिते—'पाराश्चर्य विजयाख्य' महा-निवन्धे किञ्चदंशमात्रस्य समालोचनं कृतं भवद्भिः, वहुमिर्वा-मिलित्वा तद्दिप महासिन्धौ निमजनम् ।

श्रीमाष्यातुपायिषु प्रधानतया परिगणितेषु महा-चार्य्यविद्यु—अधिश्वेपोद्यमः द्वर्थयाद्वेतिनाम् । वैदिक सिद्धान्तनिर्धारणतत्पराणां महाचार्य्यपादानामुक्तयः सर्वथेय योग्याः । मात्सर्य्यरागोपहिताञ्चाद्वेतिनामुक्तयः त्रिकाल बाधिता इति श्रीट्रूपण सम्यक् प्रदर्शयामः ।

#### ( रक्षामणि:-१४६-५०-- )

श्रीमाप्यमते तु—विद्यानमयेन जीवस्य विवक्षणात् जीव विरुक्ष-णत्वस्य 'तस्माद्दो एतस्माद्दन्योऽन्तर आस्मा आनन्दमयः' इति बाक्येनैव स्पष्टमधगमात्—आनन्दमयो जीवो वा श्रद्धवेति संशयस्ये-बानुत्थानात् सर्वमधिकरणं वितथम्। न केवर्छं वैयर्थ्यमात्रम् , किन्तु सौत्रपदानामपि तन्मत एव क्षिष्टकरूपनेति । सर्वमधिकरणं वितथमिति इदं वचनमेव वितथमिति श्रीभाष्य निगृहतस्य प्रकाशनेन

### व्यवस्थाप्यते ।

# ( अत्र श्रीमाप्यानुयायिनः )

तमिममत्यन्तासमालोचकलेखं प्रदर्भयामः । कोटिइयोत्या-

पकसामग्रीविशेपद्वय संवलनप्रयोज्य कोटिद्वयसंश्वयोत्थाने हि संशयनिराश्कानामेकतरकोटिमासक सामग्रीविशेषामासता-निरूपणप्रखेन,अपरकोटि भासक सामग्री विशेषे, अनाभासता व्यवस्थापन मुखेन च संशयनिरसन प्रकारो दृष्टः।

नचेयमपूर्वाञ्चरणिः, अत्यन्तप्रहतन्नरणिमेवात्रावलम्य-मानानि श्रोमाष्याञ्चराण्युवलम्यन्ते चञ्चुप्मताम्।

यदा हि — विज्ञानं मयवाक्यगत विज्ञानश्रन्दः करणसाधनः,
मयट् च स्वार्थिकस्तदा विज्ञानमय वाक्यस्याचिद्विशेष परतया 'तस्माद्वा एतस्माद्विज्ञानमयादन्य' इति, आनन्दमये, अचिद्विश्रेष वैलक्षण्य वोधनेन प्रत्यगात्मवाधाप्रसक्त्मा, ' आनन्दमय
वाक्यगतानन्दमय पदस्य प्रत्यगात्म विषयता कोट्युत्थितिः ।

यदा च-विज्ञानमयवाक्यमत विज्ञानमयग्रन्दे निरर्थकता-परपर्य्याय स्वार्थिकताऽनादरेण प्राचुर्य्यार्थकतामाश्रित्य, मयट् प्रकृतेश्व स्वारसिक भावसाधनतामाश्रित्य विज्ञानप्रचुर जीव-परताऽज्ञुसन्धानम् ।

तदा 'विज्ञानमयादन्योऽन्तर' इति जीवमेदपर वाक्य समबधानेन, आनन्दमय पदस्य जीव विषयत्वं वाधित विषय-मिति, आनन्दमयपैदे परमात्म विषयता कोट्युत्थितिः।

अत्र कोट्यन्तर निराकरण सुखेन विवक्षित कोटिविशेष निर्धारणश्रृहत्तानां निरसनीयकोटि विशेषाभासता प्रवण युक्ति विशेषाः भेदर्श्यमानाः कोट्यन्तराभासी करणक्षमा इतीय- तैव कोटिइयोत्थापक सामग्यूधीन कोटिइय संग्रयात्यन्ता संमावनां तदधीनां च, संग्रय निरसन प्रवृत्ताधिकरण निरर्थक-ताओव्याव्यन् महानेव चक्षुष्मान् , इति लेखोऽपलेख एव ।

तत्तद्धिकरण सिद्धान्त युक्तिविशेष निरम्तसंरम्भेषु, विव-श्चित कोटिविरुद्ध काटिविशेषेषु — तत्तद्धिकरण सिद्धान्त-नीयत्वाभिमत काटि विशेषाणां निर्गर्छ प्रसराणां सत्तां विरोधि निरसनानपेक्षाणां विरोधिकाटि निराशकत्वाभिमत तत्तद्धि-करण साध्यं न किञ्चत्ययोजनमिति ।

तत्तद्धिकर्रण सिद्धान्तनीयत्वाभिमतकोटिविरोधि कोटि निरसन रुक्षणाभिमत कोट्युपकरणं तत्तद्धिकरण प्रयोजन मत्यन्ताय न संभवतीति पूर्वोत्तर मीमांसाधिकरण सामान्य मनर्थकमापाद्यमानं विभावयत्वायुष्मानिति ।

#### (रक्षामणि:-१४६ -१५०-पु०-)

न केवछं वैयर्थमात्रम्, किन्तु सौत्रपद्यानामपि तन्मत एव

ग्रिट्यकलपना। तत्रानन्दमय इति पक्षनिर्देशः, जीवभिन्न इति साध्याध्याहारः, आनन्दपद्चिह्नित वाक्यप्रतिपन्न निरित्तरायानन्दवस्वादिति,
अवाङ्मनसगोचरस्वेनाभ्यस्यमानानन्दवस्वादिति वा - हेतुरिति हि
तन्मतम्। तत्र जीवावन्य इति साध्याध्याहारः, अभ्यास पदस्य हेतुपरस्य छक्षणयाऽर्थान्तरपरस्वमिति विशादोऽयं दोषः। अपरस्तु दोषः
प्रथमस्य हेतोरकामहत्त भोत्रिये ध्यभिचारः, तत्त एव विरोघोऽपि।
आनन्दमयो जीवः, आनन्दपद्चिह्नित वाक्य प्रतिपन्न निरित्तरायानन्द्वस्वात्, अकामहत् आत्रियवदिति।

# ( ''अत्र विशिष्टाईतिनः'')

सौत्रपादानामपीत्याद्यकामहतश्रोत्रियवदित्यन्तं यदुक्तं तद्दिपं परामुद्यामः । जोवभेद साध्याध्याहारवादो नेतराऽजुपपत्तं रिति सत्र गत नेतरपद्द्वय स्वरूपाकर्ष सिद्धिदूपितः—उप-स्थापकप्रकरणं विशेषाद्यसमवधानकालीनापस्थिति हिं, अध्याहारः प्रकरणंचेदं सिपाधियिपिताकार समर्भणक्षमपद-स्वरूप घटित सत्रघटितमिति नाध्याहार पर्यन्ताश्रयणावश्यकता, तद्व सिपाधियिपिताकार समर्भणक्षम पदिवश्यपावश्यकता, तद्व सिपाधियिपिताकार समर्भणक्षम पदिवश्यपावश्यकता, प्रमित्तिचित्रम् ।

भावकर्म साधनन्युत्पन्नत्याहोम्यासपदं हि तात्पर्यं न्यव-स्थित निपयं क्वचिद्म्यस्यमानपरं किचिदाष्ट्रित्परं च, इति स्थितेप्रकृते—आनन्दमीमांसापरवाक्यविश्वपेषु, आनन्दावर्य-मानतोपलम्भेनावर्त्य मानानन्दपर इति, तात्पर्य्य प्राहक साम-ग्यूधीन विशेष परतानिर्णये हेतुपदं निह सिद्धान्ते लक्षणाश्रयण गन्धोपलम्भ, इति । हेतुपदे लक्षणाश्रयण दूपणमप्यभित्ति-चित्रम् ।

तद्शोंपाधिपेर शब्द विशेषासमबहितानां तद्र्यपरशब्दानां निरुपाधिक तत्तदर्थवाधकत्व स्वारत्यानुरोधेन प्रकृते-अभ्यास-पदस्य कर्मसाधनस्याम्यस्यमानानन्दपर्यन्तस्य निरुपाधिकता-दृशानन्द परताश्रीव्ये, निरुपाधिकतायाश्र—'स्वासामानाधि- करण्य, स्व प्रयोज्यत्वोभयसम्बन्धंन, संकल्पविशिष्टान्यत्वरूपत्वे' स्वन्यधिकरण संकल्पप्रयोज्यानामकामहतं श्रोत्रियानन्दानां तथात्व वाधन, अकामहत श्रोवियान्तर्भावेण न्यभिचार्वादस्य

## **जनुपान्धवादरूपता** ।

उक्त निरतिश्रयानन्दे जीवस्पर्श्वमात्रासहिष्णौ निर्मूली जीवासाधारणताबाद इति, विरोधवाद दूरण प्रवृत्ताः, दूष्यात्य-न्तर्द्रभगतयाऽत्मानमञ्जशाचामः।

किश्च हिनोरकामहत श्रोत्रिये व्यभिचारस्तत एव विरा-धाऽपि, इति यहुक्तं भवद्धिंस्तद्प्यत्यन्त विगहितम् । कोऽय-मत्र व्यभिचार विरोधयोरुपस्टभ्योपस्टम्मकशावः । ज्यति-रेक सहचारो व्यतिरेकि सहचार सहचरितो हि व्यभिचारः ।

अत्तएवंहि तांत्रिकाणां व्यभिचारे संशयप्रयोजक रूपता- . वादः, कोटिद्वयोत्थापकतया संशायकता हि, उक्त कांट्यन्तर सहचार सहचरित कांटि सहचारे, कांटिमात्र सहचारस्य कोटि-मात्रोत्थापकस्य कोटिद्वयांत्थापकतया संशायकता हि दुर्लमा।

तथाच-कोट्यन्तर सहचार सहचरित कोटि सहचारस्यैव कोटिद्रयोत्थापकतया संग्रायकता स्थितौ संग्रायकरूप व्यभि-चारवादिनां तांत्रिकाणां कोट्यन्तरसहचारसंहचरित कोटि-सहचार व्यभिचार रूपताऽभित्रायो हि दुरपह्वतः।

प्रत्येक कांट्युपस्थापकयांस्सतोः प्रत्येककोटि सह-चारयोः संज्ञायकतासंमवेऽपि, ब्याप्यविरुद्धादि ब्यावृत्त संज्ञा- यक याबद्ग पुन्यभिचारताबादाबश्यकतया न्यतिरेक साहचर्य्यमात्र विश्रान्त न्यभिचारताबादानवकाश्चेन—न्यतिरेकि सहन्वार सह-चरित न्यतिरेक साहचर्य्य न्यभिचारताभिन्नायः, संग्रायकरूप । ज्यभिचारता वादिनां तांत्रिकाणां दुरपहुव एव ।

विरोधस्तु—न्यभिचारमर्भगत न्यतिरेकि साहचर्य विरुद्ध न्यतिरेकि साहचर्याभागातमक एव, भावामावयोरिव भावघटित विश्विष्टघटकाभावात्मकर्यारिप धर्मयोः विरोधावश्यम्भावेन प्रकृते न्यभिचार विरोधयोः परस्पर विरुद्धधर्मात्मकयोरेकतरो पस्टम्भकताकापरोपस्टभ्यतावादोऽपमसंगत प्रकृष एव ।

### ( रक्षामणि: --१५० -- पृ० -- ) .

हितीय हेतोस्तु स्वस्पासिद्धिरस्मदृष्टञ्चा — ध्यतो वाषः' दृत्यस्या-नन्दमयाविषयस्वत्वस्य साधनात् । अप्रयोजकत्वराङ्घा तु विशद्धि । अभ्यासस्य तात्पर्यप्राद्दक प्रमाणस्य मुख्यतात्पर्य विषयता साधकस्य तत्त्वाविवक्षा । तथाष श्रीभाष्यमते—केवलाभ्यासपद स्वारस्य मङ्गोऽपि दूषणम् । अद्वैतमतेतु—आनन्दमयपदमात्रे पश्चविद्शपरे स्रक्षणा । सातु सद्धाः, सूत्राणां न्यायतात्पर्यवतां न्यायलाक्षणिकताया प्वायोगात् । पश्चवदे स्रक्षणाया उभयसम्मतत्वार्थेति ।

द्वितीय हेतांस्तु—स्वरूपासिद्धिरस्मद्दृष्ट्या, इति यदृक्तं तद् पिचिन्त्यते–स्वमतसिद्ध स्वरूपासिद्धिमुखेन, द्याकाराभिम-तत्वेनावाङ्मनसगोचरत्वेनाभ्यस्यमाननिरितद्यायानत्द हेतुवाद दूपणमधिकरण कृत्याज्ञाननियन्धनम् । आनन्दमयपदस्य जीवनिषयता प्रवण सांख्य निरसन प्रष्टुतं अधिकरणम् । न त्वन्मत्रनिरसनप्रश्चतमितिस्थिते, वादिविशेषसिद्धं हेतुमत्ता-मात्रेण तद्वादिसिद्धार्थं निरसनाजुमानोषपत्तः ।

'यतो वाचः' इत्यस्पानन्दमयाविषयकत्व जर्ल्यनन्तु, 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वानि'ति, आनन्द्वनोधक श्रुत्येव निरस्तम् । श्रीमाष्यश्रुतप्रकाशिकादिषु महानिवन्धेगु विस्तरेण श्रुत्यर्थ-विचारेण भवन्मतं निरस्तं चर्थित चर्यणमयात्, प्रन्थविस्तर भयाच नेह तन्यते ।

यनु-अप्रयोज्ञकत्वश्रद्धा विश्वदैवेत्युक्तम् । तत् सांख्यरूप प्रतिवादि सिद्धाप्रयोजकत्व तुच्छतया दृष्यम् । कथंचिज्ञीवेपु संभावितस्यापि निरतिश्चयागन्दस्य कम्मोपाधिकतामात्रे हि विश्वान्तिः । तथाचानीपाधिकनिरतिश्चयानन्दयोगो हेतुर्भवन्, कथं प्रतिवादिसिद्धाप्रयोजकत्वमञ्ज्ञवीत ।

यनु-अस्यासस्य तात्पर्यप्राहक प्रमाणस्य मुख्य तात्पर्य-विषयतासाधकस्य तन्वाविवक्षा, इति भवल्लेखः, तन्नाप्युच्यते-नानार्थेषु पदेषु नानाविज्ञिष्टार्थविषयेषु वा वाक्येषु, तन्तत् स्थलीय तात्पर्य्यव्यवस्थापक व्यवस्थितविषयेषु, अर्थान्तराद्य-विवक्षा, विज्ञिष्टार्थान्तराविवक्षा वा दूषणमिति । उक्तः तात्पर्य्य प्राहकप्रमाण विशेषरूपास्यासाविवक्षा दूष्यत्य वादोऽयं सर्वर्थव मवन्तं समीचीनमार्गानिषातयति ।

नच प्रुख्यतात्पर्य्यविषयता साधकस्याभ्यासस्य प्रुख्य-तात्पर्य्य साधकता विषय्यं विवक्षाऽत्रदृषणम्, ° यतोऽसत्येव सा। तत्तदर्भ माधक प्रमाणानामधान्तर साध-नावस्थायां सिपाधियपितार्थमाधनानुपर्यागिनां योग्य तत्तदर्थ साधनत्वाविवक्षामात्रस्यार्थान्तर साधक द्पणत्वं कृत आचाय्यां-, दयं विलक्षणो दूष्यदूपकभाविक्षितिः। कथं चायं दूष्यदूपके- भावः, सुदूर विपयालोचन क्षमधिया, आयुष्मता व्युत्पन्न इति, अत्यन्तं विस्मयामहे।

तथाच प्रथमसूत्रं श्रीभाष्यमते स्वामीष्टासाधकमिति कुजा-प्रधियः कृतकृत्यं मन्यमानामपि, उपलस्ममानाः विस्मयामहे ।

अद्वेतमते तु-पश्चपदे लक्षणा सातु नीयोग्या पश्चपदे लक्षणाया उमयसम्मतत्वाच्चेति यन्निमदितम् ।

तद्प्यसाष्ट्रवस् । अत्र स्वपरसिद्धः लाक्षणिकपद्योर्लक्ष-णायोग्यस्वतदभावाभ्यांहि—स्वीयलक्षणाऽदृष्यत्वपरसिद्धलक्षणा-दृष्यत्व अभिन्नते—स्वमतसिद्धलक्षणा, अदृष्यता च, परसिद्ध लक्षणाऽयोग्यतयास्यात् ।

उक्तया च दिशा न न्यायतास्पर्यक हेतुपद लक्षणाऽस्य-न्तायसूत्रगतपदलक्षणाऽनवलम्ब परमतस्थिती, काप्येकत्र सीत्रे पदे लक्षणा, अपि-अयोग्या।

तथाच कथं लक्षणायोग्यतोपपादित स्वीयलाक्षणिक पदोऽयमदृष्यतामासादयेत्।

अथ सत्राणां न्यायतात्पर्यवतां न्यायलाक्षणिकताया एवायोगादित्यपि—तात्पर्यविषयत्य लक्षणाविषयत्वयां विरो- धगर्भवचः । अन्यथातात्पय्यां जुपपच्या हि तात्पर्याजुरोधिनी लक्षणासमाश्रीयते-कथमत्रतदजुरोधिन्यास्तद्विरोधवाची युक्तिः।

न्याय लाक्षणिकताया एवायोगादिति च, इतर लाक्षणिक-ताऽदुष्टत्वाम्यनुज्ञानं स्चयति । अत्र, एवकारो हि तात्पर्यवता-मित्यत्र मिन्नक्रमतयाऽनुसन्धीयमस्नः प्रकृते स्त्र विवश्वितार्थ साधक इति, इत्यप्युपदिज्ञामः, धुरूषतात्पर्यविषयार्थस्य लाक्षणिकपदेन प्रत्यायनस्रुपदेष्टुस्सम्ब्रदायविरुद्धमिति तु प्रकृतेः दृषणं दृद्पयिषोः भवतस्साधु, इत्यप्युपदिज्ञामः ।

विशेषतश्च — आयुष्मद्युद्धावस्फूर्तमर्थविशेषमायुष्मन्तं शिक्ष-यामः । न्यायनात्पर्यवतामिति न्यायग्रुख्यतात्पर्य्वता मित्येवं परं तथाच — तदर्श्रमुख्यतात्पर्य्य विषयकत्वाविद्धन्नस्य तदर्थविषयलंश्वणामुलवोधिविषयकतात्पर्य्यविषयताया अदुष्टाया अमावस्य, तदर्शविषयकलश्चणामुल वोधीयाद्ष्टतात्पर्य्य विषयत्वा-यच्छिन्नस्य, तदर्शविषयक ग्रुख्यतात्पर्यविषयत्वाभावस्य च — अन्वय व्यतिरेकाम्यां व्याप्तिघटितस्य, उक्तलेख विषयत्या निल्तारयति साऽयमुक्तप्रकारः, लेखानपराधितामेवार्जवेत्, न पुनर्लेख विषयार्थानपराधिताम् । उक्तरीत्या हेतुपद् लक्ष्मणा-नवकाशादिति ।

( रक्षामणि:-१५०-१५१ -प्०- )

प्तेन हितीयसूत्रमि व्याख्यातम्, अभ्यस्यमानानन्दाविशय-

बरने हेती निश्चित विकारार्धकत्वशङ्काया एव नावसरः, अनिश्चिते व प्राचुर्यादिति वाचुर्यार्थविवश्चाया अध्यसंभव इत्युभयतः पाशारण्युः।

'तत्ते तुज्यपदेशादि' ति मृतीयस्त्रं तु — सयद आनन्दस्यपदे प्राषु-यांथेकस्यव्यवस्थापनार्थसिति खलुतन्मतस् । तन्मते च प्राणसयादि-॰ ध्वपि प्राचुयांथेकस्य मेवेति स्वीकारास् प्रायपाठस्यापि प्राचुयांथेकस्य च एव साधकस्वात् विकारार्थकस्त्रशङ्कोच नोदेतीति, पुनरिष द्रदीकरणं कि प्रयोजनस्, न तस्य 'किसपि प्रयोजनिसिति विशादिन्दं सर्वेषा-सिति। इस्युक्तिरिष चिवस चुवेणप्रायस्वास्निरस्तैयेति।

आनन्दमयोऽभ्यासादि' ति खत्रेण निर्तिश्चयानन्दाभ्या-सम्य हेतोर्निश्चितेऽपि अन्नमर्गादिपु विकारार्थमयट् प्रत्यय दर्शनेन तन्निदर्शनेनानन्दमय इत्यग्नापि विकारार्थमयट् प्रत्यय-वादिनां पूर्वपक्षिणां शङ्कां शमयन् खत्रकारः 'विकारशब्दान्नेति चन्नप्राञ्चर्यादि'ति खत्रेण प्राञ्चर्यार्थमयट्प्रत्ययं द्रदर्यति ।

तथाच-पूर्वपक्षि दृष्ट्या विकारार्थकत्व शंकायाः, साव-सरत्वेन 'उमयतः पाशारज्ञुरि'ति भवदीय प्रश्नस्य कावकाश

# इति विभावयत्वायुष्मान् ।

अनिश्चिते च 'प्राचुर्यादि'ति प्राचुर्येविनक्षाया अध्य-संभव इति, यदुक्तं तद्य्यशोभनम् । असम्भवप्रकारस्याचुपपाद-नात् । अनिश्चितार्थस्येव श्रुतिस्त्रादिभिः निश्चयो भवतीत्यस्य सर्वसम्मतत्वेन, अनिश्चितेष्यसंभवनादस्यविरुद्धत्याच । तद्वतुच्यपदेशादिति तृतीयस्त्रस्य वैयथ्यांद्वायनमपि 'महाचार्य द्वत्तपश्रवणदौर्माग्यनिवन्धनम् । नद्ये ताद्येन द्वत्रेण पूर्वद्वश्नसिद्धार्थप्रतिपादनं क्रियते येन मवदीयं चौद्याव-काश्चरस्यादिषत्, हेत्वन्तरेण जीवादानन्दमयस्य भेदसाधनपर-मिदं द्वश्नमित्येवाङ्गीकृतं महाचार्य्यः तत्रेव 'को द्योवान्यात् कः प्राण्यात्' यदेप आकाश आनन्दो न स्यात्' एप द्योवानन्दयाति' इति श्रुतिरुदाहृता । अत्र हि, आनन्दिषित्त्व, आनन्दियत्व्यत्व रूप कर्मकर्षे विरोधनानन्दमयस्य जीवन्यतिरेकसाधनपरिवदं द्वशमिति स्पष्टमवगम्यते ।

सत्यमित महाचार्य्याणां कचित् प्राचुर्याथांपपादकमपीदं स्त्रं परन्तु जीवाद्मेदसाधकमेवेदं स्त्रमिति तु सिद्धान्तः । प्राचुर्याथांपपादकस्वंत्वर्थात्।सद्धमिति विवेकः । यथालोकेधन-प्रचुरोहि पुरुपोऽन्यस्मं तदंभित्रेतं धनंददाति, तथेव परमात्मापि यदि स्वोपासकेम्य आनन्दं ददातीतिश्रुतिसिद्धं तर्हि—आनन्द प्राचुर्यमपिसिद्धमेवेति क्रस्वा ताद्याथांपवर्णनं तेपामिति ।

िकश्च पुनरिष तृतीय खन्नेण द्वदीकरणं किम्प्रयोजन मिति भवत्प्रश्नस्य—द्विर्वद्धं सुवद्धं भवतीति न्यायेन प्राचुर्यस्याविचा-लित्यमेवोत्तरमिति सन्तुष्यताम्।

किश्व पूर्वत्र पूर्वपश्चिणांसमाधानपूर्वकमानन्दप्राचुर्य ज्ञक्कणि-'यतोवाचोनिवर्तन्ते' अत्राप्यमनसासह आनन्दं ज्ञक्कणो विद्वानित्यादि श्रुत्यादिभिरूपपादितंत्रव्रकारेण । अनेन तृतीयस्त्रेण तु प्रकारान्तरेण जीवानन्दप्रदस्य रुक्षणेन प्राचुर्यस्प्रपाद्यमानेविधामेदेन प्रश्नोत्तरस्य सर्वतांत्रिकसिद्ध-त्वेन, पुनरपि द्रदीकरणं किन्त्रयोजनिमिति भवदीय प्रश्नस्य कावकाश इति निरर्थक एव भवत्प्रश्नः । भवदीय वाक्यान्येय -भवन्तमधिक्षिप्रन्ति । परमर्थि सिद्धान्तसिद्धार्थ परिपूर्णं वंदिक जनपरमश्रद्धास्पदे श्रीभाष्यमहानिवन्धेऽस्यां प्रकटनेन वंदिक

#### विचारश्चन्यस्वमपि प्रकटर्यान्त ।

वैदिकसिद्धान्तसमर्थनपरस्य महाचार्ग्यविरचित पारा-भ्रद्यविजयाख्य महानिवन्थस्य किश्चिदंश मात्रस्यंविवचारेण स्वस्यासामध्यं ज्ञात्वा पुनरपि परख्रत्य श्रीमाध्यमते पुनरुक्ति दोपोद्धावनं भवदज्ञानमेव स्चयति ।

तथाच युक्तम्रक्तम्—'क्ररयो यत्र निमझन्ति पियोलिकात-रणं कुतः' महाचार्य्यप्रन्थे कृतानां दूपणाभासानां निराशस्तु-कृतः, अथ श्रीभाष्योपरिभवदोय पुनस्रक्तिदोरीऽपि विचार्य-

#### निरस्यते ।

#### (रक्षामणि:-१४२-ए०--)

श्रीभाष्यमते—तद्धेतुन्यपदेशादि'ति सूत्रमानन्दमय श्रक्षतासाध-कम् ।तत्र पूर्वपश्चिमते, 'रसो वै सः' इत्यादि वाक्यस्य पुच्छत्रस् विषय-कत्येनानन्दमय विषयकत्वाभावान् स्वरूपासिद्धः। 'अस्मिजस्य च तशागं शास्ती' त्यनेनाप्यस्यैव हेतोविवश्चणान् पौनरुक्त्यम्। इदं हि तत्रस्यं श्रीभाष्यम् — 'रस शव्दामिथेयानन्द् आस्यमानन्दी भवतीत्युच्यमाने यहाभाय आनन्दी भयति, स स एवेस्युन्मतः को व्रवीति'
इति, अता पीनरुत्तयं दुर्वार मेय। किश्व — केवस्रमानन्द्राव्दः कथ\*मानन्द्रमयपर इति शङ्कायांहि श्रीभाष्यकारा वदन्ति, 'एवमानन्द्रमयः
\* परं ब्रह्मोति निश्चिते सति' यदेप अकाश जानन्दी न स्थात्' विज्ञानमानन्दं ब्रह्मो स्यादिष्वानन्दश्वदेन आलन्द्मय एव प्रामुश्यत इति ।
अत्रानन्दरसादिशन्दानामानन्दमयपरत्वाधीनमानंदमयपदस्य जीवानन्द्यितृत्वेन परमात्मत्वम्, तत्परमात्मत्विश्वयाधीनं च रसानस्वादिशन्देन परामर्शनमिस्यन्योन्याभयोऽपिदुष्परिहर इति ।

### <sup>°</sup>''अत्र श्रीमाष्यातुयायिनः"

तदेतत्सर्वमिष भवदीयं वैचनं प्रमादंकमूलमिति विचार्यं निरस्पते। 'रसो वे सः' इत्यादि वाक्यस्य पुच्छन्नद्य विषयकत्व स्वीकारेण पूर्वपिष्ठ इच्छा स्वरूपासिद्धिरिति यदुक्तं तदसङ्गतम् 'रसा वे स इति वाक्यगत स इति पुछिङ्गानतेन नपुंसक न्नक्षश्चन्द परामर्शायागात्। तादशेन पुछिङ्गंनानन्दमयस्य परामर्शनं स्वरूपासिद्धरभावात्। किञ्च नदुभिःश्रुतिस्त्रंरानन्दमयस्य परामस्य परान्तस्य प

वस्तुतस्तु-'तुष्यतु दुर्जनन्यायेन' पुच्छब्रक्षवाद्य्यास्माभि रपि स्वीकारात् स्वरूपासिद्धिदापस्य नावसरलेखापि । 'तद्वतुष्यपदेशात्' अस्मिन्नस्य च तद्योगं- शास्ती' त्यन- योक्च सूत्रयोर्नेकेनापरस्य पुनरुक्तता-एकत्र जीवसमवेतानन्द-प्रयोजकतार्या, अपरंत्र जीवगतानन्दविषयतायाक्च जीवभेद-साधकता विवक्षया, साधकत्वाभिमत हेतुभेदेन, साधकहेतुद्वय-परस्रव्रद्वये नंकेनापरस्य कृतकरता ।

आनन्दश्रिपयत्वानन्दाध्यय्वयोभोंक्षृभोग्यता रूपत्वेन भो-कृभोग्यभावलक्षण कर्मकंत्रीवरोधेन जीवभेदसाधनपरं हि— अस्मिन्नितिस्रत्रम्।

तद्धेतुच्यपदेशादिति सत्रं तु—आनन्दंियतृस्य, आनन्दिय तच्यत्व, रूपकर्मकर्मभाव विरोधन जीवच्यतिरेक साधनपरम्। तथाच विलक्षण कर्मकर्म् विरोध लक्षणहेतुपरे स्त्रे स्थिते कथं पुनकक्ति दोपायसर इति विभावयत्वायुष्मान्।

आनन्दरसादि शब्दानामानन्दमयविषयत्त्राधीनंत्रानन्द-मयपदस्य, आनन्दादि पदघटित वाक्यप्रतिपन्न आनन्द-यितृत्व, आनन्द विषयत्वादिलक्षणहेतुमिद्धिपूर्वकमानन्दमय पदस्य परमात्मत्वं न पुनः—इद्दश हेतुविशेष सिद्ध्यधीनानन्द-मयपरमात्मत्वम्, आनन्दादिषद् आनन्दमयविषय्ता साधकम्।

'रसो वै सः' इत्यादि पूर्वप्रकृत परामर्थि पुश्चिक्त तच्छन्दा-दीनामानन्दमय विषयता स्वारस्यादिसिद्धं रसादि अन्दानन्द-मयविषयत्ये, तद्वाक्य सिद्धानन्दादि विषयताद्यधीनानन्दमय पर-मात्मत्व निश्चयानपेश्चणात् , इत्यन्योन्याश्चयवादोऽसद्वाद इति । आनन्दादिषदानामानन्दमयविषयताया आनन्दमयपरमा- त्मत्वादिनिक्चयापेश्वकत्वेऽपि — आनन्दमय परमात्मत्व निक्चायक पूर्वप्रदर्शित हेतुिवशेषोपजीविनि, आनन्दमय परमात्मत्व
ृतिक्चये प्रकृत आनन्दादिपद विशेषानन्दमय विषयत्व निर्णयानपेश्वणेन, अपेश्वाया अन्योन्यविषयाया अन्योन्यसम्यन्धिन्या
दुर्वचत्वात् । इदमेव श्रीभाष्यकाद्वाणां तात्पर्य्यं नतु भवत्कलिपतेऽर्थेतात्पर्यमिति, तथाच नान्योन्याश्रयस्यावसरलेशोऽप्यस्तीति । अथ 'मात्रवर्णिकमेव च गीयत' इति स्रप्रार्थविचारेणापि भवदीयव्यथा ज्ञान्तिः क्रियते ।

#### ( रक्ष्मणः--१५३---प्र०-- )

एतेन — 'सुरीयं मान्त्रवर्णिकमेव च गीयते' इति सूत्रमि व्याख्या-तम्, अनेनापि सूत्रेण — आर्नन्दमयो अक्ष मान्त्रवर्णिकत्वादिति खलु विवक्ष्यते। अत्रापि पूर्वपक्षिमिः स्वस्त्वासिद्धियं मन्यते। आनन्द-मयो च मान्त्रवर्णिकं अक्ष, तप्रस्य अक्षशब्दासमानाधिकरणस्वान, इति सत्त्रतिपक्षोऽपि। तथाच पुच्छं अक्ष प्रथानम्, निगमन स्रोक प्रतिपाद्यत्वादित्येव सीत्रं तात्पर्यम्। इदं चाईतमते एव स्वारस्यमिति।

'सत्यं झानमनन्तं ब्रह्मं'ति मन्त्रवणींक्तमेव ब्रह्म, इहगीयते ''अन्योऽन्तर आत्मानन्दमय'' इति स्व्राधमेव युक्तं
मान्त्रवर्णिकमेव च गीयत इत्यस्य । पुच्छब्रेक्षणः प्रधानपरतथा च्याख्यानं न केवलं स्त्राक्षराननुगुणत्वादयुक्तमितु'आनन्द मयोऽभ्यासादि'ति बहुभिः प्यांक्तंः स्वंरानन्दमयस्य
परब्रह्मत्वपरप्रकरणविरुद्धत्वाद्ययुक्तम् । स्वरुपामिद्धिप्रकारस्या-

जुपपादनादेवः निरस्तो ऽयंवादः । प्रमाणरहितेन केवलेन वाङ्मा-त्रेण वैदिक सिद्धान्त निरसनं वालचरितम् ।

'आनन्दमयो न मान्त्रवर्णिकं ब्रह्म तत्रत्यब्रह्म शब्दासमानाधिकरणत्वादिति सत्प्रतिपक्षोऽप्यसत्—ताद्यशसमानाधिकरणत्वमात्रस्य, भेदसाधकत्वाभावात् । निह पदयोरर्थयोर्था तत्तत्स्वरूपानुगुणमसामानाधिकरण्यं भेकतरपदे, एकतरार्थं वा, अपरपद्वाच्यभिन्न विषयतामपरार्थं भेदं वा साधियतुं क्षमम् । निह—
अर्थेऽर्थासामानाधिकरण्यस्य समानविभक्तयन्त 'तद्र्थपर पदान्तर समिभिन्याहत पदान्तरतात्पर्य्य विषयताऽभाग्रह्णस्य, विरूपैकोपस्थापक समानविभक्तयन्त पदद्वयात्रयोगद्वशायामिन—
अभिन्नतद्वस्तु साधारणस्य भेदसाधकत्वं नाम । तद्भात्
श्रीभाष्याभिमतसाधकमेवदं सूत्रं नाद्वतमतानुक्लिमित ।

यदि 'नेतरोऽनुपपक्ति'ति सूत्रमादाय वृथा श्र्लापो मवतां
सोपि विद्वद्गोष्टिवहिर्मृत एवेति विचार्यते ।

( रक्षामणि:--१५४ - पू० -- )

'नेतरोऽलुपपत्तेरि, त्यस्य 'सोऽकामयत' इति वाक्यशेषविषयत्वे — 'कामाश्व नातुमानापेश्वा' इति सूत्रं निरर्थकम् । अथवा तेनैव गतार्ध-स्वादिदं सूत्रमनर्थकमित्यन्यतर स्त्रानर्थक्यं तुरपहवम् । मेद्य्यपदेशा-च्चेति सूत्रमपिवितयं नेतरंति सूत्रेणैव सिद्धत्वात् ।

अपिच-'मान्त्रवृणिकमेत्र च गीयते' इतिसूत्रेण 'सत्यंज्ञानमन-न्तमि'ति मन्त्रप्रस्तुत प्रसत्य आनन्दमयस्य साथितं श्रीभाष्यसत्त- रीत्या— सत्यक्षानानन्तादिरूव्स्वं ग्रुकात्मनोषि न मन्युते' इति कथं ग्रुकात्मनोऽमान्त्रवर्णिकस्य मान्त्रवर्णिकत्व शक्कोदेति, तथाच निरस-नीया मानादिदं सूत्रं वैयर्थ्यमेव ।

वस्तुतस्तु अनुपपत्तेरित्यस्य विपश्चिरवानुपपत्तेरित्यर्थः कथं

सूत्राहृद्धः कथं च मुक्तन्यावर्तकरविगत्यपि चिन्त्यमेवेति ।

### ''अत्र श्रीभाष्याजुर्यापिनः"

'मेद्न्यपदेशास कामास नाजुमानापेक्षे'ति सत्रहत्य साध्यस्य, नेतरोऽज्ञुपपत्तेरि,ति सूत्रेण गतार्थत्यमङ्गीकृत्य श्रीभाष्यकारसिद्धान्ते 'नेतरेति सूत्रस्य' पूर्वोक्तस्य भेदव्यपदे-शादिति सूत्रहर्यस्य वा तैयध्येरूपं दूपणं मनन्तमेव हूपयति ।

तथाहि—निरस्तक्षमस्ताविद्यादिदोषगन्थस्य जीवस्येव गुद्धं स्वरूपं 'सत्यं ज्ञानमनन्तं शक्षे'ति मन्त्रेण विश्लोष्यते-इति प्रश्चितराश्चपरम्, 'नेतरोऽज्ञुपपचेरि'ति स्त्रम् । परमात्मन इतरः मुक्तावस्थोऽपि न भवति मान्त्रवर्णिकः 'सत्यंज्ञान मनन्तं शक्षेति श्रुतिप्रतिपाद्यः, अज्ञुपपचेः, विपित्रचत्यस्य जीवे-ऽज्ञुपपचेरिति सुत्रार्थः ।

अयम्मावः, 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे'ति । मन्त्रवणीक्तं ब्रह्मेष । 'सोऽकामयत' एकोऽहं बहुस्यां प्रजायेय' इत्यादि अतिपतिपाद्यं ताद्यश्रुतीच सर्वज्ञत्व सर्वशक्तित्व सत्यसंकल्पन्तादिबहुनामर्थानामन्तर्णीतत्वेन तद्घटक निरुपाधिक सर्वज्ञ-त्वानुपपिक्तस्पहेतु वस्तेन जीवस्य ताद्यमंत्रं प्रतिपाद्यब्रक्षभेद

साधकमिदं सूत्रं हेत्वन्तरेण निरसनीय शंकान्तर निराकरेण-परेण सूत्रेण सह कथं गतार्थमिति महान् विस्मयः ।

कामाञ्चेति द्वत्रं तु 'देहाद्यनपेक्ष संकल्पत्यरूपहेतुं यला-जीवमेदैसाधकम् । अनुमीयत इत्यनुमानं प्रधानम् , तचानु- । मानपदं तत्कार्य्यवरीरपरम् , कामशब्दस्सर्गाद्यकालीन सङ्कल्प-परः, हेतुनिर्देशापेक्षापदाक्यां कार्य्य गम्यते, तेनायमर्थः-कामा-देव विचित्र जगत्सृष्टिः अयूते तस्य च न श्ररीरापेक्षासम्मवति तदानि श्ररीरसर्गासिद्धेः, तस्मादीदशसर्गकर्ता आनन्दमयो न जीवो अपितु ब्रह्मीय-जीवस्य च कर्तृत्वे न देहानपेक्षसङ्कल्पत्व सम्भव इति।

त्रथा च 'नेतरेति' सूत्रेण , निरुपाधिकसर्वज्ञत्वानुपपन्या जीवस्य मन्त्रवणोंक्त ब्रक्कत्वं निरस्यते । 'कामाञ्चेति सूत्रणत 'देहाद्यनपेक्षसङ्कल्पत्यरूप हेतुवलाचिराशः। विभिन्नं हेतुवलेन प्रवर्तमानयोस्द्रप्रयोरन्यतरस्य वैयर्थ्यं दुरपह्नवमिति वदन् महानेव चक्षुष्मान्।

सर्वेज्ञत्वदेहाद्यनपेक्ष संकल्पत्वरूप हेतुद्वयानुपपिन रूपहेतु मेदेन स्त्रहर्यस्य श्रीभाष्यकाराणां स्पष्टव्याख्यानोपलम्भेनापि पुनरपि वृंयथ्यों द्वावनं कुदृष्टि निवन्धनत्वमेव प्रथयति ।

भेदव्यपदेकाच्चेति सत्रं तु जीवादानन्दमयस्यभेदसाधकम्। अतोऽस्यापि वैयर्ध्योद्माननमसंगतमेव । जीव एव परिद्युदा-वस्थायां त्रह्मभवतीत्यपि कुदृष्टिशङ्कां निरस्यत्यनेन स्रुत्रेण---तथा च कथं पूर्वण स्त्रण गतार्थमिदं सत्रमिति विभावय।

"मान्त्रवर्णिकमेव च गीयते" इत्यनेनानन्दमयस्य ब्रह्मत्ये साधिते श्रीभाष्यरीत्या सत्यज्ञानानन्तादिरूपत्वं युकात्मनोऽपि न मन्यतः इति कथं युकात्मनोऽमान्त्रवर्णिकस्य मान्त्रवर्णिकत्य श्रद्धोदेतीति यदुक्तं तदपि तुच्छम्।

निरुपाधिक सर्वज्ञत्वाद्यभाव पर्तया तादृशस्त्राणां व्याख्यान प्रदर्शनेन तादृशार्थस्यंव सिपाधियिपितत्वात् । वस्तुतस्तु पूर्व-पश्चिणां तादृशार्थस्यासिद्धत्वेन यावच्नप्रमाणनसाध्यते तावता कथं सिद्धान्तस्थापनित्यस्यावालसिद्धत्वेन कथं भवदीय प्रश्नावकात्र इत्येव मृहाविस्मयः । भवदीयमाष्यकारदृष्ट्या सर्वेपां श्रुतिवाक्यानामृद्धते परत्वेसित कथं तत्तत् श्रुतिवाक्येपु मतान्तर-परत्व सन्देद्दः कथं च तिन्नराकरणमित्यपि किन्नविस्मरेति । यहुषु स्थलेष्वेतादृश्च वालप्रक्तानामृद्धत्तर्परकरणेपि शंकोच एव भवति महतामिति । यद्यपि कामाच्येति सन्त्रमादाय विरुद्धभाषणं भवतस्तद्वि विचार्य्यनिरस्यते ।

## ( रक्षामणि:-१५७--१५८--पृ०-- )

सप्तमंतु सूत्रम्—'कामाथ नानुमानापेश्वा'इति । इष्ट्रमत्र श्रीभाष्य-काराणां विवरणम् - 'सोऽकामयत्त' इत्यिष्ट्रसंसर्ग रहितस्य स्वकामादेव विचित्रचित्रचित्वस्तुनः सृष्टिः—'इदं सर्वमसृजतः' यदिदं किंच' इत्या-भ्नायते । अतोऽस्यानन्दमयस्य जगल्सुजतो नानुमानिका चित्रस्तु संसर्गापेश्वा प्रतीयते-इति ।

इरमत्राळोचनीयम्, यन्-नानुमानिकाचिद्वस्तुसं सर्गापेक्षेश्यनेन यदि

देहानपेश्च संकल्पादिमस्यं विविश्चितम् , तिर्ह — आनम्यमयो न जीवः, आनुमानिक देहानपेश्च संकल्पादिमस्यादिति फछति । अत्र च शिरः पक्षादिमस्येन शरीरसम्बन्धस्यानन्दमये प्रत्यश्चरतात् तस्येप पव शारीर आत्मा यः पूर्वस्य — इति शरीर सम्यन्धानुमानिकस्यं पुच्छः अक्षण्येव कल्पुनीयमिति । तथा च शरीरानपेश्च संकल्पादिमस्यमितः नानन्दमये सिद्धम् , इतिस्यह्मपासिद्धः प्रथमं दृष्णम् ।

नेतरेति सूत्रेणेव गतार्थह्वादेतत्स्त्रवंफस्यं तु द्वितीयं दृषणम् । नातुं-मानापेक्षेत्यंशवंफल्यं तु ,तृतीयं दूषणम् । तद्धेतु व्यपदेशादि-यनेनैव गतार्थरवादस्मिन्निति सुत्रस्य वैयध्यंवारणाय-पुर्वत्र सामान्येन समस्त-सुख देतुत्वम् , अत्रतु मोश्वदेतुत्विमिति वा। पूर्वत्रोपायितर्देशः, अत्रोपेयनिर्देशइत्यादि श्रुतप्रकाशिकायामुक्तम् । सत्र विवरणहयेपि --

कर्तु कर्मभावेन वा, कर्तृ साधनभावेन वा मेद्व्यवस्थायामेवतात्पर्या-देकस्येवे कर्तृ कर्मत्ववत्, कर्तृ करणःक्षयोरप्यसंभवस्य न्यायसाम्येन सिद्धौ सुत्रह्वय वेयर्थ्यमपरिहरणीयमेवेति।

### ''अत्र श्रीमाष्यातुयायिनः"

'कामाञ्चनातुमानापेक्षे'तिस्रत्रमादाय शीभाष्यविचरण
प्रदर्शन पूर्वकं यत्किश्चिद्दिष समालोचितं तद्य्युपहास्यम् ।
तथाहि—आनन्दमयो न जीवः, आनुमानिकदेहानपेक्षसंकल्यादिमत्यादिति स्त्रार्थ निष्कपे, आनन्दमयस्य 'तस्येप एव
द्यारीर आत्मा' इति द्यारीरत्व अवणात् स्वरूपासिद्धिरिति प्रथमं
दूपणं यद्भिहितं तदसङ्गतम् । नित्य सर्वज्ञ परमेक्शर संकल्यं
प्रति देहस्याप्रयोजकत्यात् । नहीक्शर संकल्यं प्रतिदेहस्यप्रयोजकत्वं येन देहसापेक्षसंकल्यस्य देहानपेक्षत्वमयुक्तंभवेत् । 'इदं

सर्वमसुजत' यदिदं किश्चन' इत्यादि प्रमाणैः सर्वस्यापि संक-

किश्च 'तस्यंप एव जारीर आत्मा यः पूर्वस्ये'त्यनेन जारी-द्रित्य श्रवणेन नेज्यस्य करचरणादिमत्वं वक्तुम्रुचित्म् । भव-द्रिममते पुच्छब्रक्षवादेऽपि जारीरत्वप्रसङ्गेन निर्विज्ञेपनिरवय-वादिस्वसिद्धान्त विरोधन दोपस्य सौम्यत्वात् । अतोऽस्यां श्रुतो ज्ञारीरत्वं जगच्छरीरत्वप्रयुक्तमेय परमात्मनः । तत्रैय 'जगत्सर्वं ज्ञरीरन्ते' स्थेर्यन्ते वसुधातलम्' इत्याद्युपद्यं हणान्यपि

प्रमाणानि । न केवलस्रुपयुंहणबलेनैवायमर्थ उच्यतेऽपि तु वेदवाक्यान्येव स्पर्धतरप्रमाणानि—'अन्तः प्रविष्टक्शास्ता जुनानां सर्वात्मा' यस्यात्माश्चरीरं य आत्मानमन्तरोयमयति' यस्य पृथिवी श्वरीरं यं पृथिवो ने वेद' यस्य मृत्युक्शरीरम्' एप सर्व-भूतान्तरात्मा अपहत पाप्मा दिन्यो देव एको नारायणः' इति, तथा च शारीरत्य निवन्धनंस्वरूपासिद्धिद्पणमयुक्तमेव ।

यद्यपि 'सर्वाणि रूपाणि विचित्यधीरः। नामानि कृत्वाऽभिवदन् यृदास्ते' वेदाहमेतं पुरुषं महान्तम्' आदित्यवर्णे तमसः परस्तात्' सर्वेनिमेपा जिन्नरे विद्युतः पुरुषाद्धि' इत्यादि वेदवाक्यानि परमात्मनः स्वासाधारणं विग्रहं श्रतिपादयन्ति।

श्रीमाष्यकारा अपि—परस्यैय ब्रह्मणा निखिलहेयप्रत्य-नीकानन्तज्ञानानन्दैक स्वरूपतया सकलेतर विलक्षणस्य स्वामा-विकानविधकातिश्रयासंख्येयकच्याणगुणगणाश्च सन्ति । तद्ददेव स्वाभिमत्। तुरूपैकरूपाचिन्तय दिन्याद्श्वतित्य निरवद्यनिरति-श्रयोज्यस्यसौनदर्यसौगन्ध्य सौकुमार्थ्य छावण्य योवनाद्यनन्त-गुणगुणनिधिदिन्यरूपमपि स्वामाविकमस्ति । इत्यप्राकृत् विश्रदं स्वीकुर्यन्ति, प्रमाणानि तु पूर्वोक्तान्येवेति । परन्छ् विश्वस्यरूपस्याश्वरीरस्य परमात्मनोऽप्राकृत विश्वहस्य प्रामा-णिकत्वेऽपि न देह सांपेक्षं संकल्दं येन देहानपेक्ष संकल्पत्या-सम्मव इति ।

स्त्रह्रयस्य परस्परं वैयथ्यों द्भावनमप्पसङ्गतम् – विभिन्नरूपेण प्रवृत्तत्वात् । तद्धेतु व्यपदेशादिति स्त्रं तु — आनन्दियत्व —
आनुन्दियत्व्यरूप कर्मकर्तु भाव विरोधेन जीवव्यतिरेक साधन
परम् । अस्मिन्नस्य च तद्योगं शास्ती ति स्त्रे अस्मिन्ति
विषयसप्तमी — तेन, आनन्दियपस्यानन्दाधयत्वसोभां कृमोग्यरूपत्वेन तस्त्रक्षण कर्मकर्तु विरोधेन जीव भेदसाधनपरंखन्विदमस्मिन्निति स्त्रम् ।

तथाचैकत्र जीवसमवेतानन्दप्रयोजकताया, अपरत्र जीवगतानन्दविषयतायाक्ष्य जीवमेदसाधकता विवक्षया साधकत्वामिमत् हेतुभेदेन साधकहेतुद्वयपरखत्रं कथमेकेनापरस्य गतार्थत्वमिति तु पूर्वमेवोक्तंनेह विस्तारप्रयोजनमिति । अतो भिन्न
हेतुवलेन साधकयोः खत्रयोरेकेनापरस्य गतार्थत्वमित्रत्यद्वितीयद्वयम्यक्रमेव ।

तृतीय द्राणन्तु केवलं संख्यामात्रगेव, निकश्चिदपि प्रका-

रोपपादनं कृतं भविद्भः। 'नानुमानापेक्षेत्यस्यार्थस्तु पूर्व-मेवोक्तस्तस्य च संकल्प वाचक कामपदेन कथं सिद्धिरिति तुतीय दृषणमपि पामरच्यामोहनमात्रम् ।

यद्रि-पूर्वत्र सामान्येन समस्तसुखहेतुत्वम्। मोक्षहेतुत्वम् ; पूर्वत्रोपायनिर्देशः, अत्रोऐयनिर्देशः। श्रुतप्रकाशिका वाक्यान्यज्ञच कर्मत्य कर्जुत्वादि विरोधवत् कर्मत्वकरणत्त्रादिविरोध जल्पनेन स्वस्य कृतकृत्यं मन्यते

## भवता तद्पि विपरीतमेव।

नहीमानि श्रुतप्रकाशिका वाक्यानि—तद्भेतुच्यपदेशास् 'अस्मिन्नस्य च तद्योगं शास्ती'त्यनयोः सूत्रयोः परस्परं वैयर्ध्य परिहारपराणि, येन भवद्विधानांदोपदर्शिनां कदाचिदपि भवेत् सफलता। अपि तु वैदिकसिद्धान्तनिर्धारणपराणां संप्राप्तच्या-सार्र्यपदचीनां श्रुतप्रकाश्चिकाचार्र्याणां श्रुत्यर्थन्याख्यानपराणी-

मानिवाक्यानि । इति तु तत्रीव स्पष्टं नेह वृथा विस्तार प्रयोजनम् । स्त्रद्वगस्य योद्यर्थोऽभिष्रेतः स उक्तोऽस्माभिः पूर्व न तेन कथंचिद्ध कस्यापि स्त्रस्य वैयर्थ्यमिति । अत एव श्रुतप्रकाशिकाचार्याः, अस्मिन्निति स्त्रस्य विषयसप्तर्मी वर्णयन्ति ।

अनेन प्रन्थेन तु-'कोह्य वान्यात् कः प्राण्यादिति श्रृत्यर्थ-ुमेत्र वर्णयन्ति व्यासार्व्याः । गुरुपसर्त्तिविना वृथेव' सिद्धान्त

ग्रन्थेनिष्कर्षो भवताम् । एवं विधास्सर्वत्रेव भ्रमम्लाः द्रोह-म्लाथ भवदुक्तयस्सन्ति । नहि तासु विशेषतो विचार-स्यावद्यकता महतामिति ।

यद पि'-पुच्छत्रद्यणस्यास्त्रत्रतिपाद्यस्यमुक्तं तद्य्यसंगतम् । भवदीय भाष्यकाराणां पूर्वपैक्षाण्यतुद्य, अस्मदाचार्य्यः पूर्वमेव निरस्तत्वात् ।

'त्रह्मविदाप्नोतिपरिमिति' प्रस्तुतं परमप्राप्यंत्रद्ध 'सत्यंज्ञान-मनन्तंत्रद्धो'ति लक्षणेनपरिग्रोध्य-तृदेवतु त्रद्ध, 'तस्माद्धाः एत-स्मादात्मन आकाशस्सम्भृतः' इति कारण्त्वेन आत्मशब्देन निर्दिश्यं, तस्यच सर्वान्तरत्येनात्मत्यंच्यञ्जयद्धाक्यमन्तमयादिषु तत्तदन्तरत्या आत्मत्वेन निर्दिष्टांन् प्राणमयाद्दीज्ञतिकम्य 'अन्योऽन्तर आत्माऽनन्दमयः' इत्यात्मशब्देन निर्देशमानन्दमये परिसमाययति।

तस्मादात्मश्रव्देन प्रकान्तं त्रश्चेचानन्दमय इति सिद्धम् ।

पृथिवी पुच्छंप्रतिष्ठा' महः पुच्छं प्रतिष्ठा' इदं पुच्छं प्रतिष्ठा' अथर्वाङ्गिरसः पुच्छं प्रतिष्ठा' इत्युक्त्वा तत्रतत्रोदा-हृताः 'अचाद्वे प्रजाः प्रजायन्ते' इत्यादि खोकाः यथा न पुच्छ-मात्रप्रतिपाद्नपराः, अपित्वन्नमयादिपुरुषप्रतिपादनपराः । तथैव 'त्रक्षपुच्छं प्रतिष्ठा' इत्युक्त्वा 'असन्नेवसभवति' अयंखोकोऽपि न पुच्छमात्र प्रतिपादनपरः किन्त्वानन्दमयप्रतिपादनपरएवेति । अतो त्रक्षपुच्छं प्रतिष्ठेत्यनेनापि न पुच्छ<sub>,</sub>प्रधानवाद-सम्भवः।

आनन्दो ब्रह्मेति व्यजानादिति स्थान्त्रमाणकृतम् 'आनन्द-मयमात्मानम्रुपसंक्रामतीति' वाक्यमेवानन्दमयस्य ब्रह्मत्वे मान-मिति ।

किञ्च 'सोऽकामयत' इतिवाक्ये स इति पुंछिङ्गतच्छुब्देन कारणवस्तुनिर्देशाच, आनन्दमयः परंद्रक्ष ।

नपुंसकत्रह्मश्रब्दस्य पुश्लिङ्गेन तत्पदेन ग्रहणस्यायोग्यत्वेन, पुच्छत्रक्षचादोऽयुक्त एवेति । तदुक्तमाचार्य्यपादेः—

''पुश्चिङ्गान्रंप्रधान · प्रकृतपरवचोरूपणं चाप्यनन्येः, श्लोकाः पुच्छं नचाहुः सरसंमपि हि नः सूत्रमन्योऽन्तरो<sup>9</sup>न । प्रष्ट्यादिश्चांश्चभावान्निरतिशयतया रूपणादान्जरूप्यात्, पर्यायत्वादनन्यात्मकवचनतया पुच्छहेतुः परास्तः ॥

इति, यदपि-'सोऽकामयत' इति पुल्लिङ्गतच्छब्देन आत्मश्च-ब्दस्येव परामर्शः, तेन न पुल्लिङ्गतच्छब्द परामर्शानुपपचिरिति, तदपि श्रुतप्रकाशिकाचार्य्यरेव निरस्तम् । ब्यवहितात्मश्चब्दा-

## पेक्षया, अन्यवहितानन्दमयस्यैव प्राह्मत्वात् ।

व्यवहितादव्यवहित ग्रहणंहि सर्वसम्मतंत् । 'तस्यैप एव शारीरआत्मा' इत्यात्मशब्दस्याव्यवहितत्वेन तद्भित्रावेण पुल्लि-इतच्छव्देनात्मशब्दस्य परामर्श इति, निर्वाहमकारोप्ययुक्तः ।

'तस्येप एव जारीरआत्मा' इति वाक्यस्थस्यात्मनः सर्व-

पर्व्याय साधारणत्वेन एतत्पर्व्यायस्य प्रधानप्रतिपाद्यत्याभावात्, सर्वनामशब्दस्य प्रधानप्रतिपाद्यत्यस्यारस्याच्चेत्यादि वहुदूपणानि तत्रेव द्रष्टव्यानीति विस्तरमयान्नेह तन्यते । तस्मादानन्दमय- स्यैवं परमात्मत्वपराणिश्चतिवाक्यानि नतु पुच्छन्नक्षपराणीति, भगवद्वादरायणसूत्राणित्वत्यन्वप्रतिकूलानि पुच्छन्नक्षवादस्य ।

तथाहि — 'आनन्दमंयोऽस्यासादिति' आनन्दमयस्य ब्रह्म-स्वपरं प्रथमस्त्रमेव विपरीतं प्रथमं भवन्मते ।

अस्यसत्रस्य—'पुच्छं ब्रह्म, स्वप्रधानेन वाक्यप्रतिपाद्यम्, असन्तेवेति निगमनश्रोकस्थ ब्रह्मश्चन्दाभ्यासदर्शनात् । आनेन्द-मयो न श्लोकप्रतिपाद्यः, तत्र ब्रह्मश्चन्दाभ्यास दर्शनात् । इति द्विविध च्याख्यानं शंकराचार्थ्याभिमतम् ।

इदं द्विविधमपि न्याख्यानं स्पष्टमेव स्त्राक्षरानसुगुणं बहु-दोपयुक्तमपि । तत्र प्रथमपक्षे, आनन्दमयपदस्य पुन्छत्रवाणि लक्षणा, अनुपस्थितप्रतिज्ञाध्याहारः, स्त्रोपस्थिद्यानन्दाभ्यासस्य श्रीघोपस्थितिकत्वेन तत्त्यागेनोपस्थिताभ्यासार्थत्यामः ।

द्वितीयपक्षेत् —ईक्षतेर्नाशन्दमितिष्वत्रान्नअध्याहारः, वैदेशिक पदाध्याहारः, अभ्यासपदस्य सन्निहित स्त्रोपस्थितानन्दाभ्या-सस्य त्यागेन मुख्यार्थपरित्यागः । इति न्याख्यानद्वयमपि त्रिदो-पम् । किश्वतादशार्थामित्रेतत्वे 'त्रसपुच्छमभ्यासादि' त्येवस्पर्धं-क्कृतो नोक्तं सत्रकृता ।

एतेन व्याख्याद्वयमभिप्रेत्यैव न 'ब्रह्मपुच्छमम्यासादि'

त्युक्तमित्यिप निरस्तम् । लक्षणया, अध्याहारेण च पूर्वोक्त-दिशाऽत्राप्यर्थद्वयनिर्वाहात् ।

आनन्दमयस्य क्लांकप्रतिपाद्यत्वाभावादप्रधानत्व कथन-मप्यसंगतम् ।

क्लांक प्रतिपाद्यं प्रधानमिति श्रुतिवाक्यस्य केरप्यनध्यय-नात्।

द्वितोयम्—'विकारशब्दादिति क्रन्नप्राचुर्यात्' इति स्त्रं हि' आनन्दमय इत्यत्र मयट्प्रत्ययस्य विकारार्थत्वनिरसनेन प्राचु-यार्थत्वस्थापनपरम् , तथासति स्त्रस्थविकारप्राचुर्य्यशब्दयोः स्वारस्यमपिः सुरक्षितं भवति ।

अस्य स्त्रस्य शांकरच्याख्यानमिदम्-विकारशब्दात्, अव-यववाचक पुच्छश्चदात्, ब्रह्मणः स्वप्रधानस्वनेति चेत्, न, प्राचु-र्यात्-अवयवप्रायवचनात् , पुच्छशब्दोयपचेरिति ।

न्याख्यानमिदमत्यन्तोदश्चरं स्वाभिलपितार्थ विशेषसाध-नाय स्वक्षपोलकल्पितमिति सह्दय विद्वजनविदितमेव ।

च्यासस्त्रस्य पदार्थ वाक्यार्थस्यागेन यादशंविरुद्धं स्त्रार्थ-वर्णनं शंकरमते, न तादशं मतान्तरे काप्युपलम्यते । अतएव 'स्त्राणित यथाकथंचिद्योजयितच्यानि' इति स्वयमेवासन्तु-

# ष्यन्तः सुत्रार्थवर्णने वदन्ति शंकराचार्व्याः ।

श्रुतिस्यृतिविरोधं स्यृतेरिव स्त्राणामप्यप्रामाण्यमेव यदि-भवदिष्टन्तिहें गतं ब्रह्मस्त्राणां वेदान्ततन्त्रं व्यवस्थापदः त्यस् । सर्वत्रंव 'व्याख्यानतो विशेष प्रतिपक्ति निहि सन्देहा-दलक्षणिर्मिति' न्यायेन व्याख्यानद्वारा शास्त्राणामयो नेयः, नतु स्वस्पासन्देहमात्रेण शास्त्राणामप्रामाण्यं स्वीकर्तव्यमिति । दुरुद्धरिवरोधे सत्येन कथंचिदप्रामाण्य संभवेऽिष, अष्टादश-पुराणानां निर्मातुर्नारायणापरायतारस्य वंदिकमार्ग निर्भार-णतस्परस्य भगवतः वेदाचार्घ्यस्याङ्गातमि तस्वं तदीय-चरणरजानुपेनणेनंव स्लेके प्राप्तपद्वीकेन शंकराचार्य्यण ज्ञातं सत् स्त्राणां दुरुद्धर वेदिवरोधेन, कथंचिदेव स्त्राणां वेदाविरा-धिरवं स्थापितमित्याश्चर्यतमिमिति ।

सन्तिबहवोहि ब्रह्मसङ्ग्रभाष्यकारास्ते, सर्प्र एव सङ्गणां च्यारुयान प्रदर्शनेन सर्वेत्रवाविरोधमेव मन्यन्ते ।

शंकराचार्यस्तु विरोधमेव मन्यते । तर्हि '.सूत्रेखण्ड-नार्येव प्रश्चतो भवदीय शंकराचार्य्यं इत्येवाङ्गीकर्तव्यः ।

'तृतीयं 'तद्धेतुच्यपदेशादि'ति सूत्रमिष्\_विपरीतं तन्मते— अत्र ब्रह्म प्रतिकोटितयाः तत्पदेन जीवग्रहणस्य स्वारस्येऽपि तत्परित्यागेनानन्दमयपरामश्चेनोदक्षरमेव सूत्रच्याख्यानमिति । इदन्तु दिग्दर्श्वन मात्रमेव कृतमस्माभिः । एवं सर्वेत्रैव विशेषत आनन्दमयाधिकरणे सर्वाण्यपि भगवव्वादरायण सूत्राण्यन्यथा-नीतानि शंकराचार्य्यः ।

श्रीभाष्यकाराणां सिद्धान्ते हि न कुत्राप्युदश्चर स्याख्यानं सर्वत्रेव सूत्रार्थमात्र वर्णनेनाविरोध एव श्रुति स्मृत्यादिमिस्सह।

भगवद्भादरायणसूत्रस्य तदीयशिष्य महर्षि बाधायनेन यादशं ज्याख्यानं कृतं तदनुसारि ज्याख्यानमेव श्रीमाष्य-काराणाम् । अत एव श्रीमाष्यकाराणां सर्वाण्यपि श्रुतिस्पृति-गूत्राणि सानुकुलानिमवन्ति । तस्मादानन्दमयः एरं झश्चैव' तत्पक्षसाधकानि सर्वाणि वेदान्तवाख्यानि । पुच्छब्रक्षवादस्तु श्रुतिस्मृति सूत्र विरुद्ध एव । शांकरादिज्याख्यानन्तु न केवलं श्रुति स्मृति सूत्रविरुद्धमपितु—बोधायनादिमहर्षि सिद्धान्त विरुद्धमपि ।

तस्माद्धोधायन्। द्यञ्जसारि श्रीमाध्यकार भगवद्रामाञ्जबा-चार्यप्रणीत श्रीमाध्यमेवतस्वतो वेदान्तसूत्रस्य भाष्यं तदेव दुःखत्रयाभिभृत सांसारिकंजनपरिरक्षणाय परमश्रेयसे च प्रमवति । आनन्दमयः परं ब्रह्मवेति भवद्वादरायण सिद्धान्त एव वेदार्थस्तदेव श्रीभाष्यकाराभिमतमिति ।

श्रीमाष्यसिद्धान्ते स्त्राणाम्यपितपदां प्रमाणान्तराणांच सर्वेषां स्वारस्यं नच कस्याप्यंशस्य वाध लेशोऽपि । शांकरादि-मतेतु श्रुति स्मृति स्त्राणां सर्वेषामस्वारस्यं स्वपक्षसाधकप्रमाण वैषव्यश्वास्तीतिसर्वविदितम् । तस्माद्भगवद्गामानुजाचार्य्य पादा-भिमत सिद्धान्त एवं श्रुतिस्मृतिसम्मतः स एव भगवद्भादरायण सम्मतश्चेति । अस्यादि रहितैः प्रामाणिकैः सेव्यं श्रीभाष्यमेव तदेवानन्दम्य सिचदानन्द्घनपरब्रह्म श्रीमन्नारायण स्वरूप-या-थात्म्यज्ञानकप्रकाशकमिति, हरिः औं तत्सत्।

# इति #

**बेदान्तमार्तग**ड्स्य

'प्रथमःमयूखः'

'श्रीनिवास परब्रह्मणे नमः' श्रीमते हयग्रीवाय नमः श्रीमते रामातुजाय नमः अस्मद्गुरुम्यो नमः

\* wii: \* -









